
ISSN
 2316-686X

Volume 14
Número 1

Junho 2025



O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO 
E MÁRTIR: LOGOS FILOSÓFICO OU PRINCÍPIOS 
HERMENÊUTICOS BÍBLICOS?1

The “Seminal Logos” in Justin, Philosopher and Martyr: Philosophical 
Logos or Biblical Hermeneutical Principles?

Dr. Efstathios Tsotsos2

RESUMO
As obras remanescentes do apologista Justino, filósofo e mártir são uma fonte 

rica de informações, sobre a difusão da mensagem de Cristo aos gentios, principalmente 
para as autoridades romanas e aos intelectuais das escolas filosóficas do século II d.C. 
O posicionamento inovador da Igreja primitiva perante o mundo greco-romano e, a 
sua cultura formulada nesse século foi manifestado pelos seus representantes cristãos 
intelectuais, os chamados “Apologistas”, onde, dentre eles o mais importante é Justino, 
filósofo e mártir. O presente artigo apresenta uma breve análise do termo “Logos 
Seminal” em Justino, tentando responder ao problema central da pesquisa, que é o 
seguinte: se o Cristianismo, pelo menos nas suas origens, apresentava uma exclusividade 
da verdade, de qual modo Justino conseguiu criar pontos de junção entre a filosofia 
humana e a “verdadeira filosofia”, como ele chamou a fé cristã? A pergunta sugerida que 
compõe a formulação do problema é que, a partir dessa junção, o Kerygma cristão foi 
realmente “helenizado”, como alguns estudiosos alegam ou Justino utilizou a filosofia, 
apenas como instrumento linguístico para expor as verdades cristãs e sua expressão 
“Logos Seminal”, tendo como fundamento o ensino apostólico?

Palavras-chave: Logos Seminal. Justino. Filosofia. Princípios Hermenêuticos 
Bíblicos.

1	  O presente artigo é um resumo do quarto capítulo da Tese de Doutorado do autor, com o título, “A Verdadeira Filosofia e o “Logos Seminal” 
de São Justino: a sua Teologia e Interpretação das escrituras em Diálogo com as Culturas da Época”. Curitiba, 2024.

2	  Efstathios Tsotsos é Doutor em Teologia (PUC-PR); Mestre em Teologia e Pós-Graduação no Novo Testamento Aplicado pelas Faculdades 
Batista do Paraná (FABAPAR); graduado em Teologia pela Faculdade Batista Pioneira (Ijuí, RS); curso livre em Paleografia Grega (EAD) 
pelo Instituto de Paleografia de Atenas (MIET), Grécia. Atualmente é professor em Teologia da Faculdade Teológica Batista em São Paulo 
(FTBSP), e professor do grego Koiné e moderno da Comunidade Helênica em São Paulo (CHSP). E-mail: efstathios.tsotsos@teologica.net 

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n1.004



61

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

ABSTRACT
The remaining works of Justin, philosopher, and martyr, are a rich source of 

information about the diffusion of Christ’s message to the Gentiles, especially to 
the Roman authorities and to the intellectuals of the philosophical schools of the 
2nd century A.D. The innovative positioning of the Church primitive towards the 
Greco-Roman world and its culture formulated in that century, is manifested by its 
intellectuals representatives, the so-called “Apologists” Christians, among whom the 
most important is Justin, philosopher, and martyr. This article presents a brief analysis 
of the term “Seminal Logos” in Justin, attempting to answer the central problem of 
the research, which is the following: if Christianity, at least in its origins, presented 
an exclusivity of truth, in what way did Justin manage to create points of connection 
between human philosophy and “true philosophy”, as he called the Christian faith? 
The suggested question that composes the formulation of the problem is that, from 
this junction, the Christian Kerygma was really “Hellenized”, as some scholars claim, 
or did Justin use philosophy only as a linguistic instrument to expose Christian truths 
and their expression “Seminal Logos”, based on the apostolic teaching?

Keywords: Seminal Logos. Justin. Philosophy. Biblical Hermeneutical Principles.

INTRODUÇÃO
Enquanto os escritos dos apóstolos eram destinados às primeiras comunidades locais, os apologistas3 

do século II d.C., através das suas obras foram direcionados em público gentio e, em geral, aos formados 
da filosofia helênica4, pois eles mesmos tinham estudado dessas escolas, antes serem convertidos ao 
cristianismo. Eles deveriam encontrar um “contato” comum com as pessoas a quem dirigiam os seus 
escritos, se queriam chegar num entendimento racional e, por isso, foram obrigados usar essa ferramenta 
adequada àquela época.5 

O filosofo e mártir Justino foi o primeiro a tentar sistematizar, embora de uma forma embrionária, as 
verdades cristãs reveladas nas Escrituras Sagradas. Essas verdades vêm de Deus e são reveladas por Ele, por 
meio dos profetas e homens santos do Antigo Testamento. A ideia de revelação é aperfeiçoada na pessoa 
de Senhor Jesus Cristo. Pela peculiaridade de seu pensamento e principalmente pela amplitude de sua obra 
literária, Justino é o mais importante de todos os outros apologistas do século II d.C.

A filosofia em Justino era muito valorizava, mas, apenas nos aspectos em que concordava com a 
revelação divina. Isso demonstra que essa filosofia é produto da atuação parcial do “Logos” entre aos homens. 
O uso por ele do “Logos Seminal” era uma afirmação conhecida nos círculos da filosofia greco-romana, 
pois mostrava que ele a avaliava e a comparava com a verdade cristã; porém a considerava incompleta. Além 

3	  Apologistas foram chamados aqueles cristãos eruditos que atuaram no século II d.C., os quais assumiram como tarefa, por um lado, defender 
os cristãos perante as autoridades romanas, que eram injustamente perseguidos e, por outro lado, demonstrar a mensagem cristã como a única 
filosofia verdadeira e compatível. O nome “apologistas” foi-lhes atribuído, devido ao tipo de literatura de que eles foram fundadores, onde 
o seu principal cuidado era de guardar as comunidades cristãs, da ordem romana, flagita cohaerentia nomini (crimes que são relacionadas 
com o nome cristão, que tinha ordenado o imperador Trajano). Os mais conhecidos apologistas, além de Justino são os: Cuadrato, Aristides 
de Atenas, Aristão de Pella, Melitão de Sardes e Atenágoras. ΤΣΑΜΗΣ, Γ. Δημήτριος. Εκκλησιαστική Γραμματολογία: από τήν αποστολική 
εποχή ώς τήν άλωση τής Κωνσταντινουπόλεως: Θεσσαλονίκη: Πουρνάρα, 2001, p. 54

4	  O conceito “filosofia” nesse artigo tem a ver com o sentido que o entendiam na antiguidade, aquelas pessoas que buscavam a sabedoria 
– σοφία e, não com o sentido que tomou no “racionalismo” do século XVII, o qual, consiste um movimento da filosofia moderna, que 
não pode ser identificado com o conjunto da tradição filosófica grega antiga. Historicamente, a filosofia cria perguntas, quer aprender o 
que é vida – “βίος”, o que é cosmos, de que é composta a terra, a natureza – física, os animais e outras questões, lançando assim a fundação 
e a divisão das várias ciências: biologia, cosmologia, fisiologia, geologia, filologia, zoologia etc. Portanto, filosofia não é o nome de um 
conhecimento – “gnosis”, mas é o nome de um desejo, de um querer, que para Aristóteles (Μετά τά Φυσικά Α΄ 1.980a) esse desejo existe 
por natureza ao ser humano: “Πάντες ἄνθρωποι τοῦ εἰδέναι ὀρέγονται φύσει” (Todos os homens têm um apelo por natureza ao conhecimento). 
Παντελεήμων Μανουσάκης. Φιλοσοφία και Ευαγγέλιο. Disponível em: https://www.academia.edu/14284691/Φιλοσοφια_και_Ευαγγελιο. 
Acesso: 17/03/2025

5	  JAEGER, Werner. Cristianismo primitivo e Paideia grega. Tradução de Teresa Louro Pérez. Lisboa: Edições 70, 1991, p.43.



62

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

disso, a filosofia humana é imperfeita, parcial, indistinta e sombria, em contraste da verdade cristã que foi 
revelada, completamente aos homens por meio de “Logos” de Deus. 

Inicialmente, para ser percebido uma possível influência, ou não do sentido do “logos” filosófico 
de Justino, em sua relação com o “Logos” joanino é certo de ser abordado o primeiro pensador, que usou 
o conceito de “logos” com seu sentido filosófico, Heráclito. Na parte seguinte, será uma breve análise do 
conceito de “Logos” de apóstolo João, como aparece no seu prologo, que é o primeiro escritor do Novo 
Testamento (NT), que o ligou com Deus. Por último, o trabalho vai analisar os princípios hermenêuticos 
que aparecem na obra de Justino e, como ele os interpretou na luz dos textos bíblicos do Novo Testamento. 

1. O “LOGOS” EM HERÁCLITO DE ÉFESO  
O sentido que possui o termo “logos” na filosofia da Grécia antiga é multiforme, e ultrapassa 

qualquer tentativa neste trabalho, de realizar possíveis interpretações que foram feitas nas várias escolas 
filosóficas da antiguidade. Por isso, será examinado o conceito de “logos” – λόγος, ou o “sendo ser” – o όντως 
ών e “divindade” – θεότητα, como os gregos antigos chamavam a “primeira arque”, ou seja, o “princípio dos 
seres” – αρχή τών όντων. Essa busca dos pensadores antigos, sobre o começo de tudo significa “ontologia,”6 
que é encontrada nos escritos fragmentados, principalmente de Heráclito e depois mais tarde na escola 
filosófica dos “estoicos” e do filósofo judeu, Filo de Alexandria.

Heráclito é um dos maiores pensadores da Jônia da Ásia Menor, e o primeiro que introduziu na 
filosofia o sentido do “logos”, que se tornou o ponto de partida sobre todas as questões filosóficas posteriores 
que foram feitas. Heráclito nasceu em Éfeso, a segunda cidade jônica depois de Mileto, onde floresceu o 
pensamento filosófico, sendo ele de uma geração depois dos seus representantes pensadores, os chamados 
pré-socráticos.7 Segundo Kουφόπουλος a diferença mais importante entre Heráclito e os filósofos de Mileto, 
Tales, Anaximandro e Anaxímenes, está na mudança do seu interesse sobre a busca da primeira “Arque” 
(princípio). Heráclito não é concentrado mais no primeiro elemento essencial do mundo, como pensavam 
os filósofos de Mileto, mas, ele destaca e enfatiza o “poder” ou o princípio que move esse elemento, que 
para Heráclito esse princípio é o “Logos”.8 

O Logos em Heráclito possui as seguintes caraterísticas essenciais: a) ele existe em todas as coisas e 
regula os seus relacionamentos entre si; b) é homogêneo e indivisível; c) é coerente com as leis que foram 
estabelecidas no mundo por ele e, o mais importante é que pode ser aproximado. A Heráclito, não interessa 
ensinar o “logos”, mas, ele “exorta” as pessoas de o ouvirem, porque, como acontece aos outros valores da 
natureza, ou seja, a justiça, a ordem e a beleza, assim, também, a verdade não é ensinada, mas, deve ser 
ouvida.9 

Além disso, o “logos” no entender de Heráclito parece ter a função de corrigir os desvios da eterna lei 
que governa as coisas. O pensador de Éfeso concede, portanto, o poder de conferir ordem e racionalidade 
ao “cosmos”. Daqui surge o significado mais comum de logos, “razão” – λογική (lógica, raciocínio). Por 
isso, para Reale e Antiseri, na concepção de Heráclito, aquilo que governa todas as coisas é “inteligência”, é 
“razão”, é “Logos”, é “lei racional”.10

Toda a teoria do “Logos” em Heráclito é desenvolvida de modo completo pelo filósofo cético, Sexto 

6	  HEBECHE, Luiz. Ontologia I. 2.ed. Florianópolis: 2012, p. 12. Ontologia é ao tratar do “ente” direciona-se para aquilo que é essencial. Por 
isso, “Ontologia” significa estudo ou conhecimento do “Ser”, dos “Entes” ou das coisas tais, como são em si mesmas, real e verdadeiramente. 
Porém, a filosofia desviou-se do problema do ser – da ontologia – para tratar de outros temas e, durante do tempo certamente, foi mudada.

7	  O pensamento racionalista antigo convencionalmente começa com os três representantes da escola jônica em Mileto, na Ásia Menor: 
Tales, Anaximandro, Anaxímenes. Todos eles, buscaram intensamente as questões em relação aos sentidos de deus, do princípio, do logos, 
da justiça, do infinito, do cosmos, do ser e da physis-natureza. Para os três pensadores de Mileto a “physis tinha uma “aura divina”, pois era 
a fonte originária, a “arché” de todas as coisas que constituíam o Universo. Zeferino Rocha. Heráclito de Éfeso, filósofo do Logos. Revista 
Latino-Americana de Psicopatologia Fundamental. Ano VII, n. 4, dez/2004, pp.9,10. 

8	  ΚΟΥΦΟΠΟΥΛΟΣ, Τάκης. Ο Σκοτεινός: σημειώσεις για τον Ηράκλειτο. Αθήνα: 1993, p. 23
9	  ΚΟΥΦΟΠΟΥΛΟΣ, Τάκης. 1993, p. 219
10	 REALE, G. ANTISERI, D. História da filosofia: antiguidade e idade média. São Paulo: Paulus, 1990, 2003, p. 37. 



63

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Empírico, na sua obra “Aos Matemáticos” – Προς Mαθηματικούς (VII, 126-134). Segundo Heráclito, o 
homem para conhecer a verdade realiza esse conhecimento por dois meios: a) por meio da sua sensação e 
b) por meio do “logos”. Entre esses dois meios, Heráclito considera as sensações consideradas enganosas, 
enquanto aceita o “Logos” como critério da verdade. Porém, esse Logos não é qualquer um, mas o “Logos 
comum e divino”: 

Para Heráclito o critério da verdade é o “Logos” comum e divino, onde cada um de nós que 
participamos nele se torna pessoa de bom senso. Portanto, aquela coisa que aparece comum 
a todos é autêntica (pois, é recebida tendo como base o “Logos” comum e divino); enquanto, 
aquela coisa que é formada por uma pessoa apenas, é indigna de confiança.11 

Através da aplicação desse critério, são excluídas as sensações e o logos humano como testemunhas 
da verdade, porque cada pessoa vê as coisas de forma diferente das outras, de uma forma subjetiva sem as 
suas impressões serem absolutamente identificadas. Ainda mais, o critério da verdade do logos humano está 
subjacente em fracasso, porque nunca as opiniões de duas pessoas coincidem, quando elas discutem sobre 
o mesmo assunto. 

Nesse ponto reside o paradoxo que Heráclito constatou: Enquanto o “Logos” divino é comum à 
todas as pessoas, no entanto, as pessoas se comportam de modo diferente uma da outra, tendo cada um o 
seu logos particular.12 Para compreender a verdade do mundo, o homem deve, segundo Heráclito, seguir 
esta “Palavra” eterna, que é “comum”, em outras palavras, conecta o homem com o divino, o microcosmo 
com o macrocosmo, e permite que a vida dos mortais se conforme às leis eternas da realidade universal.13

O significado do texto anterior é que o “Logos”, o qual prevalece sobretudo é “comum” – κοινός 
e, poderia ser perceptível pela maioria das pessoas, se não existisse o perigo da sua subjetividade. Com 
esse “Logos” comum para todos, Heráclito introduz na história humana o conceito considerado ο “ponto 
crucial”, não só do pensamento filosófico, mas, também, da teologia cristã:

Apesar de, esse “logos verdadeiro” é eterno, as pessoas se tornam insensatos antes ainda 
de ouvirem, mas, também, depois que o ouvirem pela primeira vez, elas continuam a ser 
insensatos. Porque, enquanto todas as coisas virem a ser segundo esse “logos”, eles aparecem 
como se não o conhecem, se bem que, eles têm a experiência seja de palavras, seja de obras, 
essas que eu estou contando, classificando-as conforme na sua natureza e interpretando-
as. As outras pessoas, porém, esquecem as coisas que elas fazem quando são acordados, no 
mesmo modo precisamente, esqueçam as coisas enquanto dormem.14 

Sexto Empírico comentando o texto anterior apoia a tese, de que esse apotegma de Heráclito trata 
sobre o “Logos” divino, porque é o “Logos” verdadeiro. Porém, como pode ser entendida a sua existência 
em relação ao ser humano? A resposta é oferecida por Heráclito no seu segundo texto dos seus apotegmas: 
“Por isso, devemos seguir o “logos” comum – κοινόs λόγοs, pois, enquanto o “logos verdadeiro” é comum 
a todos, a maioria das pessoas vive como se tivesse seu próprio juízo”.15 A repetição de Heráclito da frase, 
“logos” verdadeiro – λόγου ἐόντος, nos dois seus primeiros apotegmas são colocados para declarar que ele 
se refere ao mesmo “logos”, do qual, Heráclito completou os seus atributos indicando a sua eternidade 
e seu valor universal. No primeiro apotegma (VII, 131) o “logos” é “comum” – κοινός que é o mesmo e 
verdadeiro para todos os homens, e no segundo (VII 132) é “eterno” – αεί, e possui vigor universal, ou seja, 
existe por si próprio.16

A existência de Deus para Heráclito é dada e, também é incontestável, embora não tente demonstrá-la, 

11	 “Tούτον δή τόν κοινόν λόγον και θείον καί ού κατα μετοχήν γενόμεθα λογικοί, κριτήριον αληθείας φησίν ο Ηράκλειτος; όθεν τό μέν κοινή πάσι 
φαινόμενον, τούτ΄ είναι πιστόν (τώ γάρ κοινώ και θείω λόγω λαμβάνεται) τό δέ τίνι μόνω προσπίπτον άπιστον υπάρχειν διά τήν εναντίαν αιτίαν “. 
Σέξτος Εμπειρικός, Πρὸς Μαθηματικούς VII, 131. (Α. 16).

12	 MΑΚΡΥΓΙΑΝΝΗΣ, Δημήτριος. Η Έννοια του Θεού στην Προσωκρατική Φιλοσοφία. Αθήνα: Γεωργιάδης, 2001, p. 296.
13	 ΜΑΤΣΟΥΚΑΣ, Νικόλαος. Ιστορία της Φιλοσοφίας. Αρχαίας Εληνικής - Βυζαντινής – Δυτικοευρωπαικής. Θεσσαλονίκη: Εκδόσεις Κυριακίδη, 

2016, σσ. 120-121.
14	 Σέξτος Εμπειρικός, Πρὸς Μαθηματικούς VII 132.
15	 Σέξτος ο Εµπειρικός, Προς Λογικούς, Ι. 133.
16	 KΟΥΦΟΠΟΥΛΟΣ, 1993, p. 40. 



64

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

mas, apenas determinar os seus atributos através de sentenças opostas que ele apresenta. Hipólito de Roma 
(teólogo e apologista do século II-III d.C.), citando os apotegmas de Heráclito sobre essas contradições 
apresentadas escreveu: “Então, Heráclito diz que, tudo (πάν - pan), o divisível e indivisível, o sensível e 
inteligível, o logos e aion,17 pai e filho é o deus justo” e, continua dizendo que, “não (ouçam) a mim, mas, ao 
mesmo tempo que ouvirem o “logos”, devem reconhecer que existe um sábio (ser), o qual conhece tudo”.18 

Nessa citação de Hipólito observamos que os pares dos sentidos são todos opostos, exceto o último 
que se refere a Deus justo, pois a justiça consiste num atributo inerente a Deus. De acordo de Mακρυγιάννης 
a citação de Hipólito no dito de Heráclito inclui duas posições distintas: a) a unidade de todas as coisas 
opostas, sob o sentido de Deus que tudo controla e b) o atributo que caracteriza o ser supremo, como “um 
sábio” – έν σοφόν, que corresponde à ideia superior de um Deus que conhece tudo, onde não apenas é justo, 
mas, também é absolutamente distinto de tudo.19 

Ao estudar alguém os apotegmas remanescentes de Heráclito, e dos outros filósofos pré-socráticos, 
também, observa-se que eles não criam “axiomas”, ou seja, não estabelecem pressupostos e evidências 
convencionais. Todos eles fazem uma filosofia “poética”, onde as palavras que surgem dos seus pensamentos 
ainda não são formuladas em forma concreta e funcionam, primeiramente, como sentidos figurados que 
não possuem significados literais. Platão na sua obra, “Simpósio” coloca a poesia numa forma suprema 
de criação intelectual, comparando-a como um “nascimento” que traz na luz algo novo. A composição 
poética torna-se, essencialmente, a causa da transição de uma coisa da inexistência para a sua existência.20 

Para Heráclito, as suas correlações fonéticas, as comparações etimológicas21 e os confrontos 
semânticos não são só um jogo de palavras,22 como acreditavam alguns estudiosos, mas é a “agonia” da 
língua para se indagar a si mesma, sair do seu próprio ser e buscar o caminho da sua criação. Heráclito 
influenciou todo o mundo antigo, principalmente os filósofos clássicos, como Platão e Aristóteles, os quais 
tentaram aprofundar ao seu pensamento, tendo o propósito de compreendê-lo, interpretá-lo e tornando-o 
acessível, incorporando-o nas suas filosofias. 

17	 A palavra grega αιών – aion (século), inicialmente encontrada em Homero onde juntamente com a palavra ψυχή – alma, significa “força 
vital”. Mais tarde, o conceito “aion” tendo o sentido de vida, adquiriu o significado da duração da vida – ζωή e, finalmente, nos tempos 
dos filósofos antigos gregos a palavra “aion” passou de significar, uma vida de grande duração, muito longa, eterna (CHANTRAINE, 
Pierre. Ετυμολογικό Λεξικό της Αρχαίας Ελληνικής, Ιστορ[ια των Λέξεων. Επιμέλεια, Γιώργος Παπαναστασίου καί Δημήτριος Χρηστίδης. 
Θεσσαλονίκη: Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης-Ινστιτούτο Νεοελληνικών Σπουδών, 2022, σ. 105).

18	 «Ηράκλειτος μέν ούν φησιν είναι το πάν διαιρετόν αδιαίρετον, γενητόν και αγένητον, θνητόν αθάνατον, λόγον αιώνα, πατέρα υιόν, θεόν δίκαιον...ούκ 
εμού, αλλά τού λόγου ακούσαντας ομολογείν σοφόν έστιν έν πάντα ειδέναι,” ο Ηράκλειτος φησι (Ιππόλυτος, Έλεγχος, Θ΄ 9). Nesse ponto deve ser 
esclarecido que a última palavra da citação, “conhecer” – ειδέναι, que existe no único manuscrito remanescente, foi substituída pelo primeiro 
editor dos fragmentos de Heráclito, E. Miller, com a palavra “ser” – είναι (Essa versão seguiram todas as edições que usam a maioria das 
versões publicadas sobre o Heráclito). Com essa mudança, porém, o texto é interpretado alternadamente: “é sábio reconhecerem que tudo 
é um” – ομολογείν σοφόν έστιν έν πάντα είναι. Assim, a palavra “sábio” – σοφόν, referida anteriormente como caraterístico de Deus (um sábio) 
é destituída num atributo da percepção humana, que “tudo são um” e, o sentido que era referido a Deus desaparece. MΑΚΡΥΓΙΑΝΝΗΣ, 
2001, p. 301.

19	 MΑΚΡΥΓΙΑΝΝΗΣ, 2001, p. 301.
20	 “Por um lado, saiba que “poesia” é um conceito mais amplo; ou seja, para cada coisa que passa da inexistência à existência, a única causa é 

a “poesia”; assim, as obras que produzem todas as profissões são “poemas” e os artesãos que as produzem, todos eles são “poetas” (Platão, 
Simpósio, 205, b-c).

21	 É impressionante a tensão que Heráclito tenta “saborear” e “desfrutar” a língua que usa e, como, também, da mesma intensidade, através dela 
o seu pensamento tenta tirar dentro do seu interior aquilo que sente no seu ser. Um exemplo é a etimologia da palavra, κοινός – comum (no 
dialeto jônico que ele escreve é, ξυνός – xynos) palavra composta da proposição, ξυν (συν – com) e o verbo, νoώ, do substantivo, νούς (mente, 
razão), por isso o seu sentido pode ser “seguir aquele que possui a razão”, ou seja, o “Logos” divino: διό δεί έπεσθαι τώ ξυνώ, τουτέστι τώ κοινώ 
( λόγω) ΚΟΥΦΟΠΟΥΛΟΣ, 1993, p. 40.

22	 A escrita de Heráclito é densa e cheia de significados. Contudo, muitas vezes é difícil alguém compreender o pensamento dele e, mais difícil 
ainda, onde deve estar colocada a pontuação nas frases (esse problema foi destacado pelo próprio Aristóteles. Αριστοτέλης, Ρητορική Γ. 5, 
140. 7β 11). É mencionado por Diógenes de Laércio que, quando o poeta trágico, Eurípides deu à Sócrates o livro de Heráclito para lê-lo, e 
pediu depois sua opinião sobre ο seu conteúdo, Sócrates respondeu que: “as coisas que ele (ou seja, Heráclito) entendeu eram importantes, 
mas, devem ter sido importantes de mesmo modo, aquelas partes que ele não conseguia entender. Contudo, seria necessário que ele tivesse 
a habilidade de um “mergulhador” da ilha de Delos, para mergulhar nas profundezas desses significados”. Διογένης Λαέρτιος, Βίοι Φιλοσόφων 
ΧΙ, 22.



65

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

2. O USO DO TERMO “LOGOS” NO EVANGELHO DE JOÃO
O sentido do “Logos” joanino possui um peso teológico marcante na teologia da Igreja Cristã. 

Embora que o conceito de “Logos” ocorra apenas de prólogo de evangelho, o seu sentido mantém um 
papel central da obra de João. Nessa perspectiva é certo dizer, que o prologo inclui todas as caraterísticas 
de uma visão geral, ou resumo da maioria dos principais temas que são apresentadas em todo evangelho. 
Sendo assim, João apresenta de uma forma intensa teológica, sem precedentes a ação histórica de Jesus, 
como, também, a relação indissolúvel que liga o Filho com o Pai de uma forma ontológica ( Jo 1.1). Porém, 
o mais importante de tudo é que João, no seu evangelho promove e declara a divindade do “Logos”, 
identificando-o com Jesus Cristo encarnado ( Jo 1.14). 

Nos livros canônicos do NT, apenas o evangelho de João se refere explicitamente ao conceito de 
“Logos” e sua ligação estreita com a pessoa de Cristo,23 como, também entre os apologistas, Justino o usa 
com o mesmo sentido teológico nas suas duas Apologias e no seu Diálogo com o judeu Trifão.

A pesquisa histórica e literária reconhece que o evangelho de João foi escrito em Éfeso,24 pois a 
cidade mantinha uma tradição filosófica longa em relação do sentido de “logos”, porque em Éfeso seis 
séculos antes, o filósofo Heráclito nasceu e desenvolveu a busca sobre a primeira “Arque”. Por isso, o 
sentido de “Logos” joanino, por muitos estudiosos foi ligado ao filósofo pré-socrático e sua teoria, como 
foi apresentada anteriormente. 

Apesar de, o tema da origem do Logos de João ser interessante e curioso entre os estudiosos, a 
intenção central é o seu peso teológico, como foi apresentado por João e pela Igreja, como, também por 
Justino nas suas obras que foram escritas, poucas décadas depois do apóstolo de Jesus. Assim, Ridderbos 
assinala que, “mesmo aqueles que são da convicção de que temos aqui essencialmente um motivo pré-
cristão, quer o chamemos de helenístico-judaico ou helenístico-grego, se esforçam em demonstrar que esse 
motivo está totalmente integrado, cristianizado e remodelado em um sentido cristão”.25

Independentemente de quais teorias de o apóstolo João foi influenciado, ou não pela filosofia grega, 
o seu propósito era cumprir a “Grande Comissão” de Jesus, ou seja, o princípio missionário e fato histórico 
da encarnação divina, onde o Filho e Logos de Deus, “se fez carne – “sarx” e habitou entre nós” ( Jo 1.14), 
tendo o alvo da salvação do ser humano. Por isso, o logos filosófico deveria revestir-se de elementos 
teológicos para ser entendido o significado da “Palavra eterna de Deus”:

Este é o termo mais caraterístico do prologo, embora o “Verbo”, não aparece no evangelho 
no sentido em que apareceu no prólogo. Mesmo assim, no que diz sobre o “Verbo”, o prologo 
mostra-nos a perspectiva sob a qual todo o evangelho deve ser compreendido: tudo o que foi 
registrado, das margens do Jordão às aparições depois da ressurreição, mostra como a Palavra 
eterna de Deus tornou-se carne, para que homens e mulheres cressem nele e vivessem.26

Todavia, para um grego a expressão: “Deus se fez carne”, seria muito estranha, o mesmo, também 
aconteceria para um judeu ouvir que o homem pode ser “divinizado”. Nessa situação, João tem o objetivo 
de que todo o seu evangelho seja lido à luz do primeiro versículo do prólogo, em que é revelado o Logos 
que dá sentido e unidade em toda sua temática que apresenta.27 

O apóstolo João, no primeiro verso do seu prólogo, declara que: “No princípio era o Logos, e o 

23	 Lucas, também, no seu evangelho parece que personifica o “Logos”: “...conforme nos foram transmitidos por aqueles, que desde o início 
foram testemunhas oculares e servos da palavra” (καθὼς παρέδοσαν ἡμῖν οἱ ἀπ᾿ ἀρχῆς αὐτόπται καὶ ὑπηρέται γενόμενοι τοῦ λόγου). BÍBLIA. Nova 
Versão Internacional. São Paulo: Vida, 2000, p. 59.

24	 Irinéu de Lião (Adversus haereses, 3.3) reconhece que em Éfeso o apostolo João escreveu o seu evangelho: “Depois João, o discípulo do 
Senhor, aquele que estava reclinado no seio de Jesus, ele, também escreveu o evangelho, quando estava permanecendo em Éfeso de Ásia” 
(Ἔπειτα Ἰωάννης, ὁ μαθητὴς τοῦ Κυρίου, ὁ καὶ ἐπὶ τὸ στῆθος αὐτοῦ ἀναπεσών, καὶ αὐτὸς ἐξέδωκεν τὸ εὐαγγέλιον, ἐν Ἐφέσῳ τῆς Ἀσίας διατρίβων).

25	 RIDDERBOS, Herman. The Structur and Scop of the Prologue to the Gospel of John. Novum Testamentum, V.8, pp. 180-206, 1966, p. 
187.

26	 BRUCE, F. F. João: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2006, p. 33.
27	 VICENTE, ARUSO & RENAN DA SILVA, Maycon. As Heranças Semita e Grega na Compreensão do Logos Joanino. Caminhos, 

Goiânia, v.18, 2020, p. 677-693, p. 690.   



66

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Logos era com Deus, e o Logos era Deus” ( Jo 1.1). O “proêmio” do quarto evangelho é um “hino” do 
“Logos” e o evangelho o mais poético, não só dos evangelhos, mas, também de todos os livros do NT. 
Embora o “hino de Logos” se encontre apenas no evangelho de João, isto não significa que é uma criação 
poética do apóstolo.28 O hino introdutório, provavelmente pertence à adoração da Igreja primitiva, onde 
os cristãos elevavam preces e hinos que glorificavam Jesus como Deus, Criador e Consumador de todas as 
coisas. Sobre isso, o historiador da Igreja, Eusébio da Cesareia, menciona o autor desconhecido do livro, 
“Contra Artemão” que escreveu:

E existem escritos de irmãos, mais antigos dos anos de Victor (Epíscopo da igreja da Roma 
dos anos, 189-199 d.C.) como, Justino, Miltiades, Taciano e Clemente os quais escreveram 
para os gentios em favor da verdade e contra das heresias, onde confessam a divindade de 
Cristo..., mas, também, salmos e cânticos que louvam Cristo, o Logos de Deus que declaram 
que ele, o Cristo é Deus e homem, os quais cânticos foram escritos pelos irmãos fiéis desde 
princípio.29

De acordo, Despotis o escritor do evangelho, alterna de propósito a sua referência poética (simbólico-
metafórica) ao Logos, com a sua narração de prosa no testemunho de João Batista sobre Ele, dividindo 
assim o “hino” introdutório em três partes:  

•	 Poesia I: o Logos de Deus vem como Luz no Mundo (1.1-5: a, vv.1-2, descrição e proclamação 
do Logos; b, vv.3-4, a revelação do Logos no mundo; c, v.5, a resposta da humanidade). Prosa; o 
testemunho de João Batista (1.6-8). 

•	 Poesia II; A Encarnação do Logos no Mundo, (1.9-14: a, v.9, a revelação do Logos no mundo; b, 
v.10-13, a resposta da humanidade; v.14, a confissão da fé). Prosa: o Testemunho de João Batista 
(1.15). 

•	 Poesia III: O Revelando é o Filho-Deus Unigénito (1.16-18: a, v.16, a revelação do Logos no 
mundo; b, v.17, a resposta da humanidade; c, a confissão da fé).

Nesse ponto, deve ser assinalado que o primeiro objetivo de um “Prólogo” consiste em constituir 
pontes-canais de comunicação, entre o texto e o leitor-ouvinte para ser atingida a interatividade, ou seja, a 
interação funcional dos dois. O objetivo do evangelho de João, como foi apresentado é o testemunho por 
meio de testemunhas de credibilidade, sobre a mensagem de um texto que é “aberto”, na medida em que, 
não se dirige a ninguém “Teófilo” das obras de Lucas, mas, para ouvintes que vão acreditar, ou já acreditam, 
sem, porém, provavelmente terem certeza absoluta de que o Jesus histórico é o Cristo, o Filho de Deus: 
“Essas palavras, porém, foram escritas para que possais crer que Jesus é o Cristo, Filho de Deus, e para que, 
crendo tenhais vida em seu nome” ( Jo 20.31).

Sendo assim, João declara que o Logos, o qual se introduz precedido de artigo, possuindo um sentido 
conhecido pelos destinatários do Evangelho que, provavelmente vivem em Éfeso, na cidade de Heráclito, 
existia no momento da criação, não como uma criatura criada, mas, como uma “Pessoa” – Πρόσωπο distinta, 
que Ele se comunica com Deus, uma vez que é junto com Ele – πρός Αυτόν, enquanto Ele, ou seja, o Pai não 
é alheio e solitário.30

Nesse sentido, o próprio “Logos” é qualificado em sua relação com Deus pela “proximidade”, (v.1: 
pros-πρός + acusativo; traduzido como “perto de” ou “voltado para”) e pela afirmação de uma identidade 

28	 ΔΕΣΠΟΤΗΣ, Σωτήριος. Η Λειτουργικότητα του Προοιμιακού Ύμνου του Κατά Ιωάννη. Τόμος Α΄. Πάτρα: ΕΚΠΑ, 2010, pp.102-103.
29	 Ευσέβιος Καισαρείας. Εκκλησιαστική Ιστορία. 5.28.5-6: “καὶ ἀδελφῶν δέ τινων ἔστιν γράμματα, πρεσβύτερα τῶν Βίκτορος χρόνων, ἃ ἐκεῖνοι καὶ 

πρὸς τὰ ἔθνη ὑπὲρ τῆς ἀληθείας καὶ πρὸς τὰς τότε αἱρέσεις ἔγραψαν, λέγω δὲ Ἰουστίνου καὶ Μιλτιάδου καὶ Τατιανοῦ καὶ Κλήμεντος καὶ ἑτέρων πλειόνων, 
ἐν οἷς ἅπασιν θεολογεῖται ὁ Χριστός... εὸν καὶ ἄνθρωπον καταγγέλλοντα τὸν Χριστόν, ψαλμοὶ δὲ ὅσοι καὶ ὠιδαὶ ἀδελφῶν ἀπ’ ἀρχῆς ὑπὸ πιστῶν γραφεῖσαι 
τὸν λόγον τοῦ θεοῦ τὸν Χριστὸν ὑμνοῦσιν θεολογοῦντες. Os poetas desses hinos mencionados por Eusébio são desconhecidos e, seu objetivo era 
didático, pois a Igreja primitiva anunciava o seu ensino confessional apenas através da poesia, tendo em vista ser entendido pelo coração, no 
interior das pessoas, e ser memorizado de forma poética (ΔΕΣΠΟΤΗΣ, 2010, p.102. Nota 1).

30	 Para o Logos que “é com Ele” – πρός Αυτόν não mostra, apenas a distinção e conexão entre Ele e Deus-Pai, mas, também, o fato da relação 
amorosa e forte que conecta essas duas Pessoas, pois como explicará a conclusão do hino, Jesus como o Unigênito Filho é, perpetuamente no 
seio do Pai: “Ninguém jamais viu a Deus; o Filho Unigênito que está ao seio – κόλπο do Pai foi quem o revelou” ( Jo 1.18).



67

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

divina, o “Logos-Verbo era Deus”, que será objeto das elaborações trinitárias ulteriores (Trindade).31

O Logos-Deus junto com Deus-Pai criam com cumplicidade a criação: “Todas as coisas foram feitas 
por meio dele e, sem ele, nada que foi feito existiria” ( Jo 1.3). Nesse sentido, o Logos constitui a causa 
criativa de todas de criaturas que existem, ou seja, tudo é uma criação do logos e, como destaca o apóstolo 
João, de tudo o que foi criado nada existe que não se reporte no seu princípio ao Logos.

Visto que o Logos é o criador do mundo, João apresenta dois atributos fundamentais sobre isso. 
Primeiro, o caracteriza como “Vida” – ζωή e, segundo, como “Luz” – φῶς : “a vida estava nele e era a luz 
dos homens; a luz resplandece nas trevas, e as trevas não prevaleceram contra ela” ( Jo 1.4-5). A divindade do 
Logos é atestada no fato de que ela é a verdadeira luz, em contraste com outras luzes criadas, como próprio 
Jesus declarou para ele mesmo, acrescentado o artigo definido: “Eu sou a luz do mundo” ( Jo 8-12). Além 
disso, Ele é onipresente e por isso, “ilumina cada pessoa que vem (ou nasce) ao mundo” (v.9) e, não apenas 
um povo ou nação,32 pois na Antiguidade toda divindade era tribal ou nacional. Essa declaração de João 
descreve a universalidade da força iluminadora, e a presença do Logos acima de toda humanidade, desde a 
sua criação.

Nessa frase do prólogo (v.9) que está ligada com os versos (vv.4,5), onde se refere ao Logos que era 
a vida das pessoas e ilumina, mesmo na escuridão, pode ser discernido uma alusão de João sobre a relação 
privilegiada do ser humano com o Logos criador; assim, o homem é o ser que é iluminado pelo Deus-Logos, 
que participa na verdade sendo ser racional. Visto que, segundo o verso (v.9) é oferecido, sem distinção em 
todas as pessoas, através do seu raciocínio desde seu nascimento, consistindo assim na semente racional 
que é iluminada pelo “Logos”, evidentemente o ensino de Justino sobre o “Logos Seminal” constitui uma 
interpretação cristológica, tendo, porém, a “capa” filosófica da linguagem estoica.33

3. O “LOGOS SEMINAL” DE JUSTINO E SUA INTERPRETAÇÃO 
BÍBLICA

Justino é o mais antigo escritor da Igreja, o qual se ocupou e desenvolveu detalhadamente nas suas 
obras a teologia de “Logos”. Todavia, escrevendo sobre o Logos de Deus, não parece que ele introduziu um 
novo ensino, mas, ele apresentou aos círculos da sua época o ensino já conhecido da Igreja em relação do 
Logos.

“Cristo, sendo o “Logos” é o primogênito de Deus, como fomos ensinados e foi profetizado, 
onde, toda geração humana participou; de maneira que, aqueles que viveram segundo o 
“Logos”, apesar de que foram considerados ímpios, são cristãos, dos quais, entre os gregos 
Sócrates, Heráclito e aqueles que ensinaram as mesmas coisas com eles” (1Apol. 46, 1-3). 

Com essa declaração, Justino acreditava que todas as pessoas que amavam e buscavam genuinamente 
cada aspecto da verdade e que tentavam viver segundo ela faziam parte do “Logos Seminal” divino. Os 
nomes de Sócrates e de Heráclito mencionados por Justino não são por acaso, porque os dois pensadores 
durante sua busca sobre a verdade foram considerados ímpios, pelos seus próprios compatriotas e foram 
perseguidos. a filosofia para Justino era um processo intelectual, que não conseguiu misturar as várias 
divergências dos filósofos, apesar de que eles não fracassaram totalmente em sua busca sobre o ser divino.34

31	 LACOSTE, Jean-Yves. Dicionário crítico de teologia. São Paulo: Paulinas; Loyola, 2004, p. 1826.
32	 As etnias, ou nações – έθνη no sentido moderno, ou seja, um povo que quer se tornar um país, ou um Estado determinado, surgiu inicialmente 

no século XVIΙ e tornaram-se mais evidentes nos séculos XIX e XX, quando aparece muito intensamente o etnocentrismo. As “etnias”, ou 
chamados “grupos étnicos”, tomaram o seu nome através da palavra grega “έθνικός” – étnico (que nas traduções da Bíblia em português, 
frequentemente é traduzida pela palavra, gentio), que depois do surgimento do cristianismo significava “pagãos” e “idólatras”. Esse termo, 
“étnicos” – goyim, os judeus usavam para caracterizar aqueles que não pertenciam à sua comunidade étnica, ou seja, os outros povos, os não 
eleitos por Deus (MAC CRONE, D. The Sociology of Nacionalism. London: Routledge, 1998, p. 5).

33	 ΜΑΝΤΖΑΡΙΔΗΣ, Γεώργιος. Η Βιβλική Θεώρηση της Θεολογίας του Σπερματικού Λόγου. Περιοδικό Θεολογία. Τόμος, 85, 4. 2014, p. 362.
34	 Justino alegava que existe em toda raça humana por natureza, ou seja, inata, semente de Logos (2Apol. 8.1) e, nesse pressuposto ele 

reconhecia que, “toda coisa boa que foi dita no passado é nossa, dos cristãos” (2Αpol. 13.4) considerando com isso que, Justino por meio 
dos seus argumentos queria construir uma “ponte”, que seja compatível entre o cristianismo com a filosofia gentílica. Essas suas palavras 
anteriores remetem o discurso de Paulo no Areópago de Atenas, quando citou poetas gregos que buscavam Deus (At 17.27-28).



68

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

3.1. A DEPENDÊNCIA BÍBLICA DE JUSTINO EM RELAÇÃO AO SEU “LO-
GOS SEMINAL”

A filosofia em Justino era muito valorizada, mas, apenas nos aspectos em que concordava com 
a revelação divina. Isso demonstra que essa filosofia é produto da atuação parcial do “Logos” entre aos 
homens. Todavia, a filosofia humana é imperfeita, parcial, indistinta e sombria, em contraste da verdade 
cristã que foi revelada, completamente aos homens por meio de “Logos” de Deus. 

O uso por ele do “Logos Seminal” era uma afirmação conhecida nos círculos da filosofia greco-
romana, pois mostrava que Justino a avaliava e a comparava com a verdade cristã, porém a considerava 
incompleta. Assim ele explica: “Porque, aquilo que de bom disseram e acharam os filósofos e legisladores, 
foi por eles elaborado, segundo a parte do Verbo que lhes coube pela investigação e pela intuição”.35 Por isso, o 
“logos” filosófico ajuda a ser entendido melhor o “Logos Seminal” de Justino e, como ele o usava na sua 
argumentação para apresentar o ensino cristão. Pois, segundo Justino o “Logos” revelado em Cristo Jesus é 
a “única filosofia segura e proveitosa” (2Apol. 13.4).  

Esse “Logos” inspirou os profetas das Escrituras, os quais, segundo Justino, “eram justos, amados 
por Deus e abençoados, mais antigos desses considerados filósofos e, falaram por meio do Espírito divino 
e nos apresentaram as coisas futuras, essas que nesse tempo acontecem agora entre nós”.36 Portanto, apenas 
os profetas são soberanos de todos, sendo autênticos e dignos de crédito, enquanto a filosofia é produto do 
“logos” humano, pois expressa ao mesmo tempo verdades e mentiras. 

Justino tira o seu ensino sobre “Logos” diretamente das Escrituras e da tradição apostólica, 
principalmente do evangelho de João, e não dos ensinos do meio-platonismo como alegaram os opositores 
de Justino.37 Além disso, Taciano, discípulo contemporâneo de Justino, usou o evangelho de João para 
compor o seu chamado evangelho de “Diatessaron” – Διά Τεσσάρων, uma harmonia dos quatro evangelhos 
canônicos, onde Justino adota muitas vezes a linguagem de João para construir a sua cristologia.38 Nos 
quadros seguintes serão apresentadas algumas referências de Justino, tentando reconhecer alguns passagens 
correspondentes no evangelho de João.39

Quadro 1. Referências de Justino em comparação do Evangelho de João

1Apol. 5.4 João 1.1,9,14
“Ού γάρ μόνον Έλλησι διά Σωκράτους ύπό Λόγου 
ηλέχθη ταύτα, αλλά καί έν βαρβάροις ύπ΄ αυτού 
τού Λόγου μορφωθέντος καί ανθρώπου γενομένου, 
καί Ιησού Χριστού κληθέντος”.

Ἦν τὸ φῶς τὸ ἀληθινόν, ὃ φωτίζει πάντα ἄνθρωπον 
ἐρχόμενον εἰς τὸν κόσμον... Καὶ ὁ Λόγος σὰρξ ἐγένετο 
καὶ ἐσκήνωσεν ἐν ἡμῖν“

Nesses textos (quadro 1) Justino afirma que o Logos “pré-encarnado” de Deus agia entre os gregos 
sábios, como foi Sócrates, mas, também entre os “bárbaros”, que se tornou homem e foi chamado Jesus 
Cristo. A semelhança do argumento de Justino com o prologo de João, onde o Logos era a luz que ilumina 
toda pessoa que vem no mundo é evidente.

2Apologia, 6.3 e 4-5 João 1,14 e 1,1-3
“ὁ µόνος λεγόµενος κυρίως υἱός, ο Λόγος…καὶ 
συνών καί γεννώμενος ὅτε τὴν ἀρχήν δι’ αὐτοῦ 
πάντα ἔκτισε”

δόξαν ὡς µονογενοῦς παρα πατρός... ἦν ήν πρὸς τὸν 
θεόν… ἐν ἀρχῇ πάντα δι’ αὐτῷ ἐγένετο.”

35	 2 Απολογία του Ιουστίνου φιλόσοφου καί μάρτυρ, 10.1-2.
36	 Dialogo de Trifão, 7.
37	 PRICE, R. M. Hellenization and Logos Doctrine in Justin Martyr. “Vigilliae Christianae”. Vol. 42, 1968, p. 18-23.
38	 HILL, E. Charles. The Johannine Corpus in the Early Church. Oxford: Oxford University Press, 2006, p. 315.
39	 Os textos apresentados serão na sua forma original em grego, para aparecerem melhor as diferenças que eles, talvez possuam.



69

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Para Justino (quadro 2), como, também em João, Cristo Jesus é o Logos de Deus, o qual preexistia 
e por meio dele foi criado o mundo. Ele que é o Filho Unigénito e Logos de Deus “se fez carne e se tornou 
homem” ( Jo 1.14) – “e se tomado carne se tornou homem” (σαρκοποιηθεὶς ἄνθρωπος γέγονεν, 1Apol. 32.10). 

1Apologia, 61.42 João, 3. 3-5
Καί γάρ ο Χριστός είπεν, άν μή άναγεννηθήτε, 
ού μή εισέλθητε είς βασιλείαν τών ουρανών. 
Ότι δέ άδύνατον είς τάς μήτρας τών τεκουσών 
τούς άπαξ γεννωμένους έμβήναι, φανερόν 
πάσιν έστιν.

ἀμὴν ἀμὴν λέγω σοι,ἐὰν μή τις γεννηθῇ ἄνωθεν, οὐ 
δύναται ἰδεῖν τὴν βασιλείαν τοῦ Θεοῦ. πῶς δύναται 
ἄνθρωπος γεννηθῆναι γέρων ὤν; μὴ δύναται εἰς τὴν 
κοιλίαν τῆς μητρὸς αὐτοῦ δεύτερον εἰσελθεῖν καὶ 
γεννηθῆναι;

Nessa citação de Justino (quadro 3) há uma grande semelhança com os versículos correspondentes 
de João. As palavras que Justino usa interpretam, exatamente a perícope de João. Apesar de que Justino 
não cite literalmente o evangelho joanino, pode ser observado que depois da comparação dos textos, 
ele depende do quarto evangelho, embora de uma forma “parafrástica”. Justino, adota a linguagem e as 
temáticas teológicas de João, principalmente da questão de “Logos” de uma forma muito semelhante, de 
maneira que, não deixa dúvidas que não conhecia o quatro evangelho.  

3.2 A TEOLOGIA DE JUSTINO EM RELAÇÃO DO LOGOS
Justino na sua teologia deu ênfase em um Deus que não tem nome imposto, pois todo aquele que 

tem nome supõe outro mais antigo que o tenha oposto dizendo: “Pai, Deus, Criador, Senhor, Soberano 
não são propriamente nomes, mas, denominações tiradas de seus benefícios e de suas obras”. Assim, ele faz uso 
do método “apofático”, escrevendo que “Deus é incriado, incompreensível, invisível, mas, também criador e 
aquele que constitui todo universo”. Segundo Justino, Deus é considerado anônimo, ele é um criador, além 
de decorador (1Apol. 61.11) e apresenta os mistérios sobre Deus na base da fórmula triádica (1Apol. 61, 
10-13). 

O “Logos” em Justino é uma personalidade divina, que é Jesus Cristo. Em outras palavras, não é 
apenas uma força indefinida, como aparece nos antigos filósofos, mas uma pessoa e entidade separada 
e ungida, mesmo antes da sua encarnação. Por isso, nas obras remanescentes de Justino encontramos 
inúmeros relatos que se referem aos escritos dos pensadores gregos e sua filosofia. Para Justino os ensinos 
dos filósofos antigos era uma instrução “propedêutica”, para que o mundo fosse preparado para aceitar o 
evangelho de Cristo. Justino (1Apol. 5.) chega ao ponto de comparar, Sócrates como, “exemplar” de Cristo 
dizendo que: 

Quando Sócrates, com raciocínio verdadeiro e investigando as coisas tentava esclarecer 
tudo isso e, afastar os homens dos demônios, estes conseguiram, por meio de homens que se 
compraziam na maldade, que ele, também, fosse executado como ateu e ímpio, alegando que 
ele estava introduzido novos demônios. Mesmas coisas tentam fazer contra nós. 

Justino aproveitou ao máximo sua passagem pela essa instrução da filosofia “propedêutica”, onde 
a usou nas suas duas apologias para formular o seu método retorico, perante os imperadores romanos e, 
apresentar sua cristologia em forma de diálogo platônico, na sua obra “Diálogo com Trifão”, imitando 
assim o criador desse método de discurso, Platão. A obra de Justino “Diálogo com Trifão”, segundo 
Compenhausen consiste em “um compêndio completo de todas as provas textuais confirmando a fé em 
Cristo contidas no AT, se tornando assim, um diálogo que raramente foi superado”.40 Todavia, Justino 
mencionando o conceito do “Logos”, não apresenta um ensino novo, mas, ele escreve sobre a confissão da 
fé cristã, que era conhecida nos círculos eclesiásticos da sua época. 

Examinando profundamente os escritos de Justino é percebido que seus ensinos e sua teologia 
são baseados nas Escrituras Sagradas, considerando como Escritura os livros do AT, onde por meio da 

40	 COMPENHAUSEN, 2015, p. 20.



70

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

iluminação do Espírito Santo podem ser interpretadas. O Espírito é caracterizado como “profético” – 
προφητικό, porque sua missão principal era iluminar e inspirar os profetas do Antigo Testamento: “Ensinou 
para nós o Espírito Santo o profético...”.41 Além disso, para antecipar o perigo de desvio daqueles que 
acabam ser insensatos, Justino expõe os princípios e os ensinos bíblicos nos quais ele mesmo foi ensinado, 
que muitas vezes “escapa” aos estudiosos que desejam mencionar apenas a sua linguagem filosófica: “Fomos 
ensinados que Cristo é primogênito de Deus e, já declaramos que ele é sendo o ‘Logos’”.

Para Justino a filosofia é identificada com a teologia, visto que a principal obra dela é buscar Deus, 
ou seja, “examinar o divino” – έξετάζειν περί τού Θείου. Nesse ponto, Justino acaba sendo um pioneiro da 
Igreja, porque introduz uma interpretação reformulada do termo “filosofia”, onde identifica a “revelação” 
com a “verdadeira filosofia”, “a mais segura e proveitosa” de todas. Sob essa ótica, a “filosofia” se torna mui 
preciosa, visto que nos leva e nos liga a Deus por meio do seu “Logos” (1Apol. 46).

CONSIDERAÇÕES FINAIS
A teoria do “Logos Seminal” é uma questão de grande importância na teologia de Justino. Essa teoria 

do Logos constitui o “ponto de contradição” por boa parte de estudiosos, conforme como foi apresentado 
na introdução desse trabalho. Eles acusaram Justino de ter sido influenciado pelos ensinos de Platão, dos 
estoicos e, também do judeu helenista Fílon, o qual fez uma junção das duas correntes filosóficas. Essa 
alegação formulada a priori, reduz totalmente a fé genuína de Justino em Cristo Jesus e, sua dependência 
teológica das Escrituras, principalmente do evangelho de João.

Deve ser acentuado que todas as partes teológicas de Justino, em relação do “Logos Seminal” que 
foram expostas têm a ver, exclusivamente com os filósofos e poetas da Grécia antiga, por causa do seu 
objetivo de defender e apresentar a mensagem de Cristo, aos imperadores romanos e intelectuais da sua 
época que estavam familiarizados com a filosofia grega. Isso não significa que o “Logos Seminal” não 
incorpora, também, todas as pessoas que não seguem Cristo Jesus, pois esse “Logos” divino não se limita 
ao espaço e tempo, nem a um povo determinado, mas ultrapassa limites e age sem distinção em cada época 
e em toda a humanidade. 

A trajetória do “Logos Seminal” de Justino, onde ao longo de séculos tomou sentidos diferentes 
pelas escolas filosóficas. Tenta-se brevemente esboçar em linhas gerais o uso do “Logos” pelos pensadores 
de cada época, por um longo período de sete séculos, até chegarmos a personagem da nossa pesquisa, 
Justino que, ao nosso ver completou e definiu o sentido final do “Logos” na pessoa de Jesus Cristo. A busca 
de sentido do “logos” começou com Heráclito, o qual para ele era a unidade estrutural do conjunto da 
realidade que se expressa através da síntese harmoniosa das forças opostas, e a responsabilidade, também 
da razão do ser humano para escutar cuidadosamente o “Logos” divino que leva à conformação moral com 
sua verdadeira natureza.

Embora as origens do “Logos Seminal” de Justino, em relação aos seus conceitos e sua linguagem 
provenham do contexto filosófico antigo, todavia, o ensino do “Logos Seminal” em Justino recebe outra 
forma e sentido, tendo como base o ensino apostólico e principalmente, o prólogo do Quarto Evangelho. 
Apesar de que nos escritos remanescentes de Justino não aparece nenhuma citação direta sobre o “Logos” 
joanino, no entanto, encontra-se várias ideias indiretas do evangelho espalhadas nos seus textos das suas 
obras. Como o apóstolo João, Justino, também destaca e apresenta a encarnação do “Logos” na pessoa de 
Jesus Cristo, em contraste com cada percepção filosófica anteriormente dita.

A teologia do “Logos Seminal” de Justino consolida, de certa forma, uma teologia ou uma “filosofia 
cristã”, porque através dela lança e expande o sentido da revelação, dando-lhe um poder universal e 
diacrônico; um poder que ultrapassa os limites estreitos do povo de Israel antigo, atestando a providência 
de Deus para a salvação de todas as pessoas, de acordo com a Divina Economia. Trata-se de uma teologia, a 
41	 1Apol. 44. Justino menciona o Espírito Santo como, profético, ou seja, o mesmo que inspirou os profetas do AT em vários textos da sua 

apologia (1Apol. 40,41,42,44).



71

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

qual, além das necessidades religiosas, tem a ver com a questão genuinamente missionaria em todo mundo, 
correspondente com a missão de Paulo no areópago de Atenas, quando aplicou a mensagem cristã ao 
contexto cultural filosófico dos estoicos e epicureus.

REFERÊNCIAS
BÍBLIA. Nova Versão Internacional (NVI). São Paulo: Vida, 2000.

BRUCE, F.F. João, Introdução e Comentário. São Paulo: Vida Nova, 2006,

CAMPENHAUSEN, Hans, Von. Os Pais da Igreja: a vida e a doutrina dos primeiros teólogos cristãos. 9. ed. Rio 
de Janeiro: CPAD, 2015.

JAEGER, Werner. Cristianismo primitivo e Paideia grega. Tradução de Teresa Louro Pérez. Lisboa: Edições 70, 
1991

HEBECHE, Luiz. Ontologia I. 2.ed. Filosofia, licenciatura a distância. Florianópolis: Universidade Federal De 
Santa Catarina 2012. 

ΔΕΣΠΟΤΗΣ, Σωτήριος. Η Λειτουργικότητα του Προοιμιακού Ύμνου του Κατά Ιωάννη. Τόμος Α΄. Πάτρα: ΕΚΠΑ, 
2010

ΚΟΥΦΟΠΟΥΛΟΣ, Τάκης. Ο Σκοτεινός: σημειώσεις για τον Ηράκλειτο. Αθήνα. 1993

LACOSTE, Jean-Yves. Dicionário crítico de teologia. São Paulo: Paulinas; Loyola, 2004

MΑΚΡΥΓΙΑΝΝΗΣ, Δημήτριος. Η Έννοια του Θεού στην Προσωκρατική Φιλοσοφία. Αθήνα: Γεωργιάδης, 2001.

ΜΑΝΤΖΑΡΙΔΗΣ, Γεώργιος. Η Βιβλική Θεώρηση της Θεολογίας του Σπερματικού Λόγου. Περιοδικό Θεολογία. 
Τόμος, 85, 4. 2014,

ΜΑΤΣΟΥΚΑΣ, Νικόλαος. Ιστορία της Φιλοσοφίας. Αρχαίας Εληνικής - Βυζαντινής – Δυτικοευρωπαικής. 
Θεσσαλονίκη: Εκδόσεις Κυριακίδη, 2016 

ΤΣΑΜΗΣ, Γ. Δημήτριος. Εκκλησιαστική Γραμματολογία: από τήν αποστολική εποχή ώς τήν άλωση τής 
Κωνσταντινουπόλεως: Θεσσαλονίκη: Πουρνάρα, 2001

PRICE, R. M. Hellenization and Logos Doctrine in Justin Martyr. “Vigilliae Christianae”. Vol. 42, 1968

HILL, E. Charles. The Johannine Corpus in the Early Church. Oxford: Oxford University Press, 2006

REALE, G. ANTISERI, D. História da filosofia: antiguidade e idade média. São Paulo: Paulus, 1990; 2003

VICENTE, ARTUSO & RENAN DA SILVA, M. As Heranças Semita e Grega na Compreensão do Logos Joani-
no. Caminhos, Goiânia, v.18, 2020, p. 690. 

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional




