
ISSN
 2316-686X

Volume 14
Número 1

Junho 2025



Missão

Promover o debate e a socialização do conhecimento bíblico e 
teológico na sua interlocução com a práxis.

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025

ISSN 2316-686X



R454	           Revista Batista Pioneira : Bíblia, teologia, prática / 
Faculdade Batista Pioneira ; editor responsável Claiton André Kunz. – 
v. 14, n. 01, jun. 2025. – Ijuí: Faculdade Batista Pioneira, 2025. –  
147 p.

                              
Semestral
ISSN 2316-686X

1. Bíblia. 2. Teologia. 3. Prática. 4. Ministério. 5. Igreja. I. Faculdade  
Batista Pioneira. II. Kunz, Claiton André. III. Título. IV. Título: Bíblia,  
teologia, prática.

	                 	                                                                 
CDU : 2(05)

Aline Morales do Santos Theobald
CRB 10/1879

Site: revista.batistapioneira.edu.br

Os pontos de vista expostos nos artigos são de inteira responsabilidade de seus 
autores, e não necessariamente refletem a opinião do editor ou da instituição.

A Revista Batista Pioneira está licenciada com uma Licença Creative Commons
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

A revista está catalogada nos seguintes indexadores:



3Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

DIRETOR GERAL E EDITOR RESPONSÁVEL
Dr. Claiton André Kunz

CONSELHO EDITORIAL
Dr. Alan Doyle Myatt (Gordon-Conwell Theological Seminary/USA)
Dr. Antônio Renato Gusso (Faculdades Batista do Paraná)
Dr. Dimitrios Christidis (Aristotelian University of Thessaloniki/Grécia)
Dr. Helge Stadelmann (Freie Theologischen Hochschule/Alemanha)
Dr. Jaziel Guerreiro Martins (Faculdades Batista do Paraná)
Me. Luiz Alberto Teixeira Sayão (Faculdade Batista Pioneira)
Dr. Nicolau Reinhard (USP – Universidade de São Paulo)
Dr. Sam Williams (Southeastern Baptist Theological Seminary/USA)
Dr. Vilson Scholz (ULBRA – Consultor SBB)

COMISSÃO CONSULTIVA
Dr. Gerson Joni Fischer (Faculdades Batista do Paraná)
Me. Lucas Merlo Nascimento (Faculdade Teológica Batista de SP)
Dr. Luciano Robson Peterlevitz (Fac. Teológica Batista de Campinas)
Drª Marivete Zanoni Kunz (Faculdade Batista Pioneira)
Drª. Mônica Pinz Alves (Faculdade Batista Pioneira)
Dr. Rogel Esteves de Oliveira (Faculdade Batista Pioneira)
Dr. Vanderlei Alberto Schach (Faculdade Batista Pioneira)
Dr. Werner Wiese (Faculdade Luterana de Teologia)

REVISÃO
Juliana Scheibner Dellafavera e Claiton André Kunz

DIAGRAMAÇÃO E CAPA
Delize Gabriela Grando Balaniuk



4Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

LEMA
Vocação levada a sério.

VISÃO
Ser referência no Brasil pela qualidade no ensino teológico,
tendo a Bíblia como Palavra de Deus.

MISSÃO
Formar teólogos capazes de aplicar o conhecimento para 
melhorar a qualidade de vida espiritual, política, 
econômica e social.

VALORES
Bíblia como Palavra de Deus
Amor a Deus e ao próximo na prática
Cristo como único Senhor e Salvador
Teoria aliada à prática ministerial
Excelência no ensino acadêmico
Estímulo ao senso crítico
Atitude de cooperação
Integridade de vida
Visão missionária

Rua Dr. Pestana, 1021 - Centro | Ijuí/RS | 98700-000
|55| 3332.2205 | faculdade@batistapioneira.edu.br 
www.batistapioneira.edu.br 



5Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

SUMÁRIO

APRESENTAÇÃO............................................................................................................................................................7

A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E 
CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
The practice of the oath and its meaning in the texts and contexts of the 
Old Testament
Drª Marivete Zanoni Kunz.................................................................................................................................................� 8

IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO 
TRADICIONAL
Bethel Baptist Church: The Developer of Traditional Pentecostalism
Dr. Josemar Valdir Modes...............................................................................................................................................� 29

“A MINHA GRAÇA TE BASTA”: UMA ANÁLISE EXEGÉTICA DE 2 CORÍNTIOS 
12.7-10 
“My grace is sufficient for you”: an exegetical analysis of 2 Corinthians 
12.7-10
Dr. Antônio Renato Gusso e Yan Kliffor Marques Siqueira Viana........................................................� 46

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR: LOGOS 
FILOSÓFICO OU PRINCÍPIOS HERMENÊUTICOS BÍBLICOS?
The “Seminal Logos” in Justin, Philosopher and Martyr: Philosophical 
Logos or Biblical Hermeneutical Principles?
Dr. Efstathios Tsotsos.........................................................................................................................................................� 60

TRABALHAR PARA DEUS OU ADORAR PIEDOSAMENTE A DEUS? UMA 
REFLEXÃO TEOLÓGICA SOBRE A COMPLEMENTARIEDADE DA ATITUDE 
DE MARTA E MARIA
“Working for God or Devoutly Worshiping God? A theological reflection 
on the complementarity of Martha and Mary’s attitudes”
Me. Edmar dos Santos Pedrosa..................................................................................................................................� 72



6Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

A POIMÊNICA ATUAL NA COMUNIDADE DE FÉ: POSSIBILIDADES E 
LACUNAS
The current pastoral care in the community of faith: possibilities and 
gaps
Dr. Jaziel Guerreiro Martins e Me. Kemuel Lourenço Figueira Andrade...........................................� 81

ORIENTAÇÕES BÁSICAS PARA A INTERPRETAÇÃO BÍBLICA DE 
PARÁBOLAS
Basic guidelines for the biblical interpretation of parables
Me. Paulo Henrique Pedrão.........................................................................................................................................�  94

UMA ANÁLISE SOBRE O SIGNIFICADO DA PALAVRA SILENCIADA 
EXPRESSA NO “COMO” DO SACERDOTE ZACARIAS
An analysis of the meaning of the silenced word expressed in the “how” 
of the priest Zacharias
Drª Kátia Silva Cunha e Drª Gleyds Silva Domingues..................................................................................� 103

AS BEM-AVENTURANÇAS EM MATEUS 5: ESTRUTURA, SENTIDO E 
ATUALIDADE ÉTICA
The Beatitudes in Matthew 5: Structure, Meaning, and Contemporary 
Ethical Relevance
Me. Sósteni Silva e Dr. Valério Guilherme Schaper........................................................................................� 114

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA 
DE FÍLON
Souls in movement: Jacob’s ladder in Philo’s allegorical exegesis
Me. Jônatas David Hübner...........................................................................................................................................� 126



7Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

APRESENTAÇÃO
Este é o primeiro número do volume 14 de nossa revista acadêmica. É uma grande satisfação 

poder oferecer aos nossos leitores mais um pouco de reflexão bíblica, teológica e prática sobre os afazeres 
eclesiásticos. Nesta edição, 10 artigos compõem o conteúdo da mesma, com os quais os respectivos autores 
procuram contribuir com as suas pesquisas. 

São compartilhadas as seguintes temáticas: “A prática do juramento e seu significado nos textos e 
contextos do Antigo Testamento” (Drª Marivete Zanoni Kunz); “Igreja Batista Bethel: a desenvolvedora do 
Pentecostalismo Tradicional” (Dr. Josemar Valdir Modes); “A minha graça te basta: uma análise exegética de 
2 Coríntios 12.7-10” (Dr. Antônio Renato Gusso e Yan Kliffor Marques Siqueira Viana); “O ‘Logos Seminal’ 
em Justino, filósofo e mártir: logos filosófico ou princípios hermenêuticos bíblicos?” (Dr. Efstathios Tsotsos); 
“Trabalhar para Deus ou adorar piedosamente a Deus? Uma reflexão teológica sobre a complementariedade 
da atitude de Marta e Maria” (Me. Edmar dos Santos Pedrosa); “A poimênica atual na comunidade de 
fé: possibilidades e lacunas” (Dr. Jaziel Guerreiro Martins e Me. Kemuel Lourenço Figueira Andrade); 
“Orientações básicas para a interpretação bíblica de parábolas” (Me. Paulo Henrique Pedrão); “Uma análise 
sobre o significado da palavra silenciada expressa no ‘como’ do sacerdote Zacarias” (Drª Kátia Silva Cunha e 
Drª Gleyds Silva Domingues); “As bem-aventuranças em Mateus 5: estrutura, sentido e atualidade ética” 
(Me. Sósteni Silva e Dr. Valério Guilherme Schaper); e “Almas em movimento: a escada de Jacó na exegese 
alegórica de Fílon” (Me. Jônatas David Hübner).

Desejamos a todos uma ótima leitura, esperando que a revista possa contribuir para o debate 
teológico e prático.

DR. CLAITON ANDRÉ KUNZ
EDITOR RESPONSÁVEL



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO 
NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO 
TESTAMENTO1

The practice of the oath and its meaning in the texts and contexts of 
the Old Testament

Drª Marivete Zanoni Kunz2

RESUMO
A importância do artigo consiste na análise do assunto ‘juramento’ nos textos 

canônicos do Antigo Testamento e na evidência da sua proximidade com temas- chaves 
para a teologia do Antigo Testamento como promessa e aliança. A abordagem do 
assunto fez uso de leitura pós-moderna, ou seja, recursos de vários métodos como o 
exame de palavras no texto original hebraico, leituras intrabíblicas e paralelos literários. 
O objetivo é ressaltar o que envolveu o juramento considerando formas e situações 
diferenciadas, as quais legitimam sua existência em diferentes momentos históricos. 
As etapas desenvolvidas foram as seguintes: introdução, definição do termo juramento 
com aproximação de temas teológicos, a prática e os nomes usados nas relações e 
compromissos do juramento. A pesquisa evidencia a credibilidade desta prática na 
realidade bíblica do povo de Israel, pois tal costume já está em uso desde o período 
Patriarcal, aparecendo também no Monárquico e em outros da história de Israel. O 
artigo conclui que o juramento foi utilizado amplamente no contexto bíblico e também 
em outras culturas no Antigo Oriente. Seu uso teve como importância honrar a palavra 
oralizada, mas em determinados momentos foi utilizado como forma de legitimar 
praticas cruéis.

Palavras-chave: Juramento. Antigo Testamento. Amaldiçoar. Iavé.
1	  Este artigo é o resultado do trabalho de projeto de Pós-Doutorado realizado em 2021-2022 no Programa de Pós-Graduação em Teologia da 

Pontifícia Universidade Católica do Paraná, sob a supervisão do Prof. Dr. Vicente Artuso.
2	  A autora é bacharel em Teologia pela Faculdade Teológica Batista do Paraná (Curitiba, 2000); licenciada em Pedagogia pela UNIJUÍ 

(Ijuí, 2007); mestre em Teologia (Bíblia) pela EST (São Leopoldo, 2006); doutora em Teologia (Bíblia) pela EST (São Leopoldo, 2012); 
pós-doutora pela PUC PR (Curitiba, 2022). Professora da Faculdade Batista Pioneira em Ijuí e das Faculdades Batista do Paraná. E-mail: 
marivete@batistapioneira.edu.br

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n1.001



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

9Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

ABSTRACT
The importance of the article consists in the analysis of the oath subject in 

the canonical texts of the Old Testament and in the evidence of its proximity to key 
themes for Old Testament theology such as promise and covenant. The approach to the 
subject made use of postmodern reading, that is, resources of various methods such as 
examination of words in the Hebrew original text, intra-biblical readings and literary 
parallels. The objective is to emphasize what involved the oath considering different 
forms and situations, which legitimize its existence in different historical moments. 
The developed stages were the following: introduction, definition of the term oath with 
approximation of theological themes, the practice and names used in the relationships 
and commitments to the oath. The research evidences the credibility of this practice 
in the biblical reality of the people of Israel, as this custom has been in use since the 
Patriarchal period as in the Monarchic one, among others. The article concludes that 
the oath was widely used in the biblical context and also in other cultures in the Ancient 
East. Its use was important to give honor to the oral word, but at certain times it was 
used as a way to legitimize cruel practices.

Keywords: Oath. Old Testment. Curse. Yahweh.

INTRODUÇÃO
O juramento envolve a história bíblica do povo de Israel. A teologia do Antigo Testamento evidencia 

eventos nos quais a questão do juramento está arraigada à vida do povo, já no período patriarcal. Mas não 
é somente nos relatos patriarcais que este assunto aparece; nos livros históricos e nos livros proféticos 
também se observa que o juramento fazia parte da realidade e vivência do povo, ou seja, ele está envolvido 
na tradição do povo de Israel. Ao que parece, este tema foi a base na qual o povo firmava sua esperança 
relacionada a questões específicas do seu futuro.

Este artigo terá seu foco no tema juramento, que será abordado tanto na relação com a promessa 
da conquista da terra de Canaã, quanto em questões como: os termos hebraicos utilizados para falar do 
juramento; o juramento e sua relação com a aliança; fórmula do juramento; a prática do juramento e nomes 
de destaque para pronunciar um juramento. Observa-se que esta prática parece ser habitual para o povo de 
Israel, portanto questiona-se sobre os motivos do juramento no Antigo Testamento. Parte-se da hipótese 
que um dos maiores motivos envolvia temas teológicos; de forma mais enfática a promessa da conquista da 
terra de Canaã e a Aliança com os Patriarcas. Nesse sentido, destacar-se-á os compromissos e motivos do 
juramento no Antigo Testamento na sua prática, tanto do aspecto da relação entre seres humanos, como 
dos proferidos por Iavé para os seres humanos. 

A análise dos textos bíblicos será feita a partir de uma hermenêutica Pós-moderna. Está hermenêutica 
faz uso de recursos de vários métodos considerando desde pontos histórico-gramaticais, com a finalidade 
de compreender de forma mais precisa o juramento no momento evidenciado no texto bíblico, como 
leitura de alusões intrabíblicas; alusões a paralelos históricos e literários extrabíblicos. Destaca-se que esta 
hermenêutica permite caminhar de maneiras diversificadas utilizando alguns métodos de abordagem como 
o método dedutivo, que objetiva explicar o conteúdo partindo de premissas gerais para então observar 
casos particulares e também o método indutivo que parte da análise de premissas particularidades para 
uma visão mais geral ou mesmo a dialética. 

Quanto aos métodos de procedimentos será utilizado o método histórico que foca sua investigação 
em acontecimentos ou instituições do passado visando a compreensão específica do assunto abordado, 
bem como o comparativo o qual permite investigar fenômenos ou fatos com vistas a ressaltar diferenças ou 
similaridades de alguns elementos presentes em tempo e espaços.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

10Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Não haverá classificações ou desconstruções de qualquer que seja a forma de interpretação sobre 
os textos apresentados, apenas haverá sinalização para possibilidades de compreensão do tema, conforme 
o registro bíblico na forma encontrada. As análises dos versículos respeitosamente aceitam o texto 
conforme os próprios termos nele apresentados, ou seja, não serão abordadas questões de crítica. Parte-se 
da observação a partir do cânon textualmente confirmado.

1. DEFINIÇÃO DE TERMOS HEBRAICOS PARA JURAMENTO E 
SUA PROXIMIDADE COM TEMAS TEOLÓGICOS NO ANTIGO 
TESTAMENTO

Neste ponto destacar-se-á definições da expressão jurar a partir de termos provenientes do hebraico, 
bem como os que dela se aproximam, com destaque para ha8Wböv3 (shebû´â4), ha8uböv (shebu´â) e haflf9 
(`ālâ). Também serão destacadas as relações existentes entre juramento, promessa e aliança.

1.1 O USO E O SIGNIFICADO DE TERMOS HEBRAICOS PARA DESCRE-
VER O JURAMENTO

Em hebraico há alguns termos que são utilizados para descrever o juramento. Um deles é ha8Wböv 
(shebû´â) ou ha8uböv (shebu´â), os quais são provenientes da raiz hebraica 8abfv (shāba´), que pode ser 
traduzida por jurar ou conjurar. A expressão shebu´â faz mais referência e é utilizada para sinalizar ritual 
de juramento.5

Jurar, quando avaliada a partir da raiz hebraica shāba´, aparece 184 vezes no Antigo Testamento6, 
sendo utilizada em graus diferentes, especialmente nifal e hifil.7 No primeiro caso, geralmente o sujeito 
sofre a ação simples do verbo e, no segundo, geralmente o sujeito causa a ação do verbo. Na forma nifal, 
exalta-se o conceito de “prender-se a um juramento” ou estar comprometido por meio de um juramento. 
Exemplo bíblico de “prender-se” a um juramento é encontrado em Gênesis 26.3. Neste episódio destaca-se 
que havia fome na terra, então Isaque foi até a região dos filisteus para conversar com o rei Abimeleque. Um 
anjo lhe apareceu afirmando que ele não deveria ir para o Egito, mas ficar na terra que ele lhe mostraria, 
pois ali seria abençoado. Como forma de cumprimento do juramento que havia sido feito a seu pai aquelas 
terras seriam entregues a ele e a sua descendência. São 32 vezes nos quais shāba´ é utilizado no grau hifil 
evidenciando a ideia de fazer alguém jurar.8

Um destaque importante a ser feito sobre shāba´ é a proximidade desta raiz com a raiz hebraica 
feminina do numeral sete, a saber sheba´. Esta é a forma feminina utilizada para fazer a contagem dos 
numerais cardinais, e o texto bíblico de Gênesis 21.21-31 aproxima estes dois termos. No relato deste 
episódio, Abimeleque está solicitando que Abraão jure que terá uma postura correta, enquanto Abraão 
solicita o juramento de Abimeleque como garantia de que o poço de água será seu. Este foi um episódio 
no qual o juramento foi selado tendo por testemunhas sete cordeiras, por isso o local é conhecido tanto 
por Bersheba como por poço dos sete ou poço do juramento. No “mundo antigo não era incomum selar um 
acordo com o número sete”.9 Esse é o motivo do Hebrew-EnglishLexicon of the Testament trazer a definição 
de shāba´ com a paráfrase ‘setear a si mesmo, ou comprometer-se por meio de sete coisas’. Sendo assim, 
esse é um texto interessante no qual pode-se observar no hebraico a proximidade e a relação da expressão 
3	  As palavras em hebraico serão escritas juntamente com as transliterações na primeira citação. Após o primeiro uso será utilizado apenas a 

transliteração.
4	  As transliterações deste artigo seguirão as indicações do seguinte material: HARRIS, R. Laird (Org.). Dicionário Internacional de Teologia 

do Antigo Testamento. Tradução de Márcio Loureiro Redondo, Luiz Alberto T. Sayão e Carlos Osvaldo C. Pinto. São Paulo: Vida Nova, 
1998.

5	  DOUGLAS, 1995, p. 892.
6	  A expressão Antigo Testamento, a partir daqui será abreviada para AT.
7	  HAMILTON, 1998, p. 1516.
8	  HAMILTON, 1998, p. 1516.
9	  HAMILTON, 1998, p. 1517.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

11Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

“jurar” com “sete”, ou seja, de shāba´ com sheba´. 
A LXX traduz o termo shāba´ por omnyō e por horkizō. Sobre o texto de Gênesis 21 há a compreensão 

de ter acontecido a ratificação de um juramento diante do sacrifício de sete animais. Nos tempos antigos, 
a expressão horkos, era o correspondente de shebû´â e por vezes o correspondente de `ālâ, com a ideia de 
maldizer ou o ato de maldizer. O destaque do uso seria horkos em livros narrativos e omnyō em Gênesis e 
Deuteronômio.10

Outro termo hebraico utilizado para juramento é haflf9 (`ālâ). Este termo, em seu uso na forma mais 
básica, aparece para indicar uma promessa solene entre indivíduos, em textos bíblicos como Gênesis 24.41 
e 26.28. O termo também aparece em declarações que envolvem testemunhos diante de tribunais (Lv 5.1; 
Pv 29.24); diante de Deus (Nm 5.21; 1Rs 8.31; 1Sm 14.24; Ez 16.59) e em pactos solenes entre Iavé e seu 
povo (Dt 29.11-12). De forma mais particular o termo é utilizado em sinal de advertência vinculado à 
infidelidade do povo com Iavé (Dt 29.14-21; Is 24.6; Jr 23.10; 29.18; 42.18; 44.12; Dn 9.11).11

Thomson destaca ̀ ālâ como uma expressão ‘mais vigorosa’, pois significa ‘um juramento de execração 
ou maldição invocado contra a pessoa que quebra um juramento’.12 Os eventos nos quais fazia-se o uso 
de termos hebraicos para descrever o juramento envolviam assuntos sérios e, portanto, ele precisava ser 
cumprido. O não cumprimento poderia trazer punições para as pessoas, inclusive pelo próprio Iavé. O 
juramento também envolveu a vida do povo de Israel com Iavé em questões teológicas mais amplas, as quais 
serão descritas na sequência.

1.2 AS RELAÇÕES ENTRE JURAMENTO, PROMESSA E ALIANÇA
Kaiser, em seu livro Teologia do Antigo Testamento, afirma que embora o Novo Testamento13 destaca 

o ensino do AT como sendo a promessa, ‘o AT o conheceu sob uma constelação de palavras, tais como 
promessa, juramento, bênção, descanso e semente’.14 No aspecto do centro daquilo que diz respeito ao AT, 
o mesmo autor segue o debate evidenciando que ainda que o NT tenha a promessa como o centro do AT, 
a estas promessas Iavé acrescentou seu compromisso ou juramento. Portanto, ‘...os homens agora tinham 
a palavra divina e um juramento divino sobre essa palavra` (Gn 22; 26.3; Dt 8.7; 1Cr 16.15-18; Sl 105.9; 
Jr 11.5).15

No AT é possível traçar uma aproximação do juramento de Iavé com a dádiva da terra. Este 
juramento de Iavé e a relação com a promessa da terra ocorreu inúmeras vezes em todo o AT, em textos 
como: Gn 22.16; 26.3; 50.24; Êx 13.5,11; 33.1; Nm 11.12; 14.16,23; 32.11; além de passagens nos livros 
de Deuteronômio, Josué, Juízes e Jeremias (32.22). É significativo que a promessa da terra tenha sido selada 
por um juramento divino, e que ela está difundida por todo o Pentateuco (Gn 50.25; Êx 13.5,11; 32.13; 
Nm 11.12; 14.23).16

O juramento também ganha destaque nos textos bíblicos quando descreve a promessa de bênção 
para Abraão e para a sua descendência, e a partir desta a todas as nações (Gn 22.16,18). O próprio José, 
confiando nestes juramentos feitos aos seus antepassados, fez os seus contemporâneos jurarem que levariam 
os seus ossos para a terra de Canaã (Gn 50.24-25).

Há outros eventos que ganham destaquenos quais pode-se observar a relação promessa/juramento, 
como por exemplo com Daviquando ele trouxe a arca para um santuário antes de edificar o templo. Neste 
momento ele estava dando um passo importante para estabelecer o reino que Deus havia lhe concedido 

10	 LINK, 2000, p. 1113.
11	 SCOTT, 1998, p. 74.
12	 DOUGLAS, 1995, p. 892-893.
13	 A expressão Novo Testamento, a partir daqui será abreviada para NT.
14	 KAISER, 1984, p. 14.
15	 KAISER, 1984, p. 35.
16	 CHILDS, 1993, p. 417.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

12Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

(2Sm 6.17) e tanto a arca como o reino de Davi são ênfases do Salmo de número 132, o qual ‘celebra 
o “juramento” feito a Davi’.17 Sendo assim, este Salmo aproxima a chegada da arca em Jerusalém com o 
juramento feito a Davi sobre a sua dinastia. Há um cumprimento de promessa/juramento efetivado neste 
momento. O estabelecimento do reino de Davi, conforme juramento de Iavé agora de fato aconteceu. Na 
realidade a promessa e sua validade são reforçadas mediante o juramento.18 O juramento e promessa estão 
atrelados e juntos evidenciam a intensão de assegurar o cumprimento do que foi declarado.

O juramento também tem sua relação com o aspecto aliança na teologia e contexto do AT. Com a 
aliança feita aos patriarcas, também merece atenção o juramento de Deus descrito no Salmo 105.8-11.19 
Nestes versos, há uma exortação para que o seu povo lembre-se da aliança feita aos patriarcas. Para muitos 
talvez este juramento tenha sido uma questão de fé e não de visualização; para tantos outros espalhados por 
Canaã, um sonho inalcançável, mas o fato é que ainda na época de Davi Iavé estava agindo de forma que o 
juramento/promessa estava se cumprindo. 

É constante a citação de um juramento na celebração de um pacto ou de uma aliança, podendo vir 
acompanhado de diferentes testemunhas, bem como de palavra de bênção ou maldição.Um exemplo pode 
ser visualizado no livro de Gênesis (26.28ss). Link lembra que Iavé jurou pelo seu nome e este juramento 
envolveu a promessa da terra de Canaã aos patriarcas (Dt 1.8; 6.10,18,23). Esta promessa foi selada com 
uma fala de juramento, por meio da aliança com os pais, conforme pode-se ler nos textos de Deuteronômio 
4.31; 7.8,12; 29.12.20 O livro de Deuteronômio tem uma ênfase especial na obediência aos mandamentos 
da aliança estabelecida com os patriarcas, especialmente e a partir do juramento.21

Pode-se dizer que a compreensão do vocábulo juramento é melhor quando este é contrastado com o 
vocábulo aliança. ‘No AT um juramento é uma declaração verbal e solene ou uma promessa que se faz, ao 
passo que a aliança é ela própria o conteúdo de um acordo’.22 

A ideia de ‘entrar em aliança’, descrição encontrada em Deuteronômio 29.12, é o equivalente a ‘entrar 
no seu juramento/maldição’.23 As promessas e a aliança envolveram os juramentos de Iavé, os quais receberam 
destaque nos relatos do AT, visto que a partir desse Seu juramento havia a garantia do cumprimento de 
sua palavra. Todos confiavam no seu pronunciamento: que Iavé não voltaria atrás (Is 45.23). A partir da 
compreensão dessa proximidade entre juramento, promessa e aliança, é possível verificar de forma mais 
específica como acontecia tal juramento proferido por Iavé ou pelas pessoas. Este é o assunto do próximo 
ponto. 

2. A PRÁTICA DO JURAMENTO
Os momentos ou situações no dia a dia em que o juramento era proferido, bem como os padrões. E 

gestos, envolvidos neste ato serão alguns dos destaques nos subpontos que seguem.

2.1 BREVE HISTÓRICO DE DIFERENTES JURAMENTOS NA HISTÓRIA 
DO POVO HEBREU

O registro de textos como em Êxodo 22.11, descrevem que o roubo ou a destruição de algo por 
animais ferozes estava presente na realidade social antiga e, tais desastres, eram comprovados de duas 
formas: com a apresentação de algo resgatado do animal ou a partir de um juramento. Essas duas formas 
garantiam a inocência do suspeito diante de acusação de roubo.24 Este relato mostra que o juramento 
17	 KAISER, 1984, p. 164.
18	 LINK, 2000, p. 1114.
19	 KAISER, 1984, p. 212.
20	 LINK, 2000, p. 1114.
21	 CHILDS, 1993, p. 127.
22	 HAMILTON, 1998, p. 1518.
23	 BRUCE, 2009, p. 384. Sobre o aspecto maldição mais adiante haverá um destaque específico.
24	 COLEN, 1981, p. 166.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

13Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

embora já sendo praticado foi assimilado de forma mais especifica pela lei, a fim de regulamentar a relações. 
Na prática do contexto do AT o juramento acontecia em uma situação mais complexa ou sob a Lei 

em casos nos quais as pessoas inocentes poderiam ser prejudicadas, como quando as culpadas pudessem 
ficar livres de punição. Nestes casos a Lei requeria o juramento para que tudo pudesse ser esclarecido. São 
várias as situações bíblicas nas quais se observa essa necessidade, tais como: Êxodo 22.10-11 (neste caso, 
alguém teria deixado seu animal ao cuidado de outro e este veio a morrer ou aconteceu outro dano a ele. 
Aqui o juramento era feito entre ambos, a fim de que o responsável não precisasse fazer o ressarcimento 
ao proprietário); Levítico 6.3 (nesta situação, um indivíduo encontrou uma propriedade perdida e usou o 
juramento para não ser acusado de furto); Números 5.18-28 (neste episódio há suspeita de adultério)25; 1 
Reis 2.43 (neste episódio exigia-se o cumprimento de condições impostas pelo senhor soberano). 

Outro texto que envolve questões legais e pode servir de exemplo é 1Reis 8.31-32. Neste caso, 
Salomão não proferiu algo sozinho, mas junto dele estavam todos os anciãos de Israel, os líderes das tribos 
e das famílias. Além disso, estavam diante de Jerusalém e a arca seria trazida a Sião, para o templo.26 

Além do aspecto voltado para a Lei, Youngblood, Bruce e Harrison destacam ocasiões em que o 
juramento poderia ser proferido, envolvendo questões legais ou não. O primeiro citado por eles seria 
em uma declaração solene para confirmar uma promessa. Neste caso, textos bíblicos mostram que este 
poderia vir acompanhado de uma palavra de maldição a fim de que fosse mantido.27 Deuteronômio 27.15ss 
apresenta declarações de maldição no caso específico de quebra da aliança. Esta seção descreve juramento 
feitos em caso de violações e tem semelhança com cerimônias que acompanhavam tratados internacionais.28

A segunda situação destacada seria com a intenção de selar um acordo entre partes para que nenhuma 
destas quebrasse a sua palavra. Um exemplo pode ser observado no episódio relatado no texto de Gênesis 
26.28ss29, quando Isaque foi para a terra de Gerar. Abimeleque e seus homens perceberam que Iavé o 
abençoava, por isso quiseram fazer com ele uma aliança que tinha por garantia uma palavra de juramento. 
Isaque fez um banquete e nesta celebração o juramento foi proferido pelas partes (Gn 26.31a). Em alguns 
casos de acordo entre partes o próprio Deus era o juiz dos casos.30

Um terceiro momento no qual pode ser observado o uso do juramento é no pacto entre Iavé e o povo 
de Israel que ocorreu no Sinai. O texto de Deuteronômio 29.11ss serve de referência nesse caso. Bruce 
comenta que talvez o capítulo 29 de Deuteronômio ‘seja uma intimação ao juramento da aliança, que é 
finalmente prestado em 30.11-20’.31 

Além destes há outros casos, como em Josué 14.9, ocasião na qual há um diálogo de Josué com 
a família de Calebe. Calebe solicitou parte da terra e tinha por base de requerimento o juramento de 
Moisés (Nm 14.23-24). Aqui fica clara a seriedade com que o juramento era considerado aceito. Neste 
caso, mesmo que tal juramento tenha sido proferido por uma pessoa que na ocasião da conversa já estava 
morta, ela foi citada como forma de solicitar um espaço de terra. 

Outro caso que envolve Josué está registrado em Josué 9.15. Neste relato observa-se que Josué, 
juntamente com a congregação, fez uma aliança com os gibeonitas, na qual prometeu poupar-lhes a vida. 
Esse é um episódio diferenciado, pois ainda diante de uma mentira proferida pelos gibeonitas Josué e o 
povo mantiveram seu juramento de protegê-los (v.10), visto que tinham jurado em nome de Iavé32. Josué e 

25	 Sobre esse episódio sugere-se a leitura do texto de Pós-doutorado de ARTUSO, Vicente, disponível em: ARTUSO, Vicente. In.: Mulher e 
Teologia. Perspectiva Teológica. V.53 n.3 (2021). https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/4527 

26	 YOUNGBLOOD, 2004, p. 828.
27	 YOUNGBLOOD, 2004, p. 830.
28	 WALTON, MATTHEWS, CHAVALAS, 2000, p. 202.
29	 YOUNGBLOOD, 2004, p. 830.
30	 STENZEL, 1978, p. 593-594.
31	 BRUCE, 2009, p. 383.
32	 Com relação ao uso do nome de Iavé convém considerar que se evitava a pronúncia deste. Portanto, preferia-se jurar pelo 5Ev (shēm). A 

expressão shēm é utilizada como forma de substituir o tetragrama (YHWH). Nos escritos rabínicos não se pronunciava o tetragrama.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

14Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

os seus homens saíram em defesa dos gibeonitas quando estes foram atacadas por cinco reis amorreus ( Js 
10.5). 

O juramento relatado em Josué aconteceu de forma coletiva, algo que se repete no livro de Juízes 
(capítulos 19-20). No livro de Juízes tal juramento teve por intenção a resolução de problemas que 
poderiam surgir após ele já ter sido proferido, pois não era possível voltar-se atrás com a palavra dita. 
Novamente há destaque para a seriedade da palavra jurada. Para entender essa situação específica é preciso 
considerar o contexto do capítulo 19 do livro de Juízes, no qual observa-se que o povo de Gibeá violentou a 
esposa de um levita. Diante disso, houve uma convocação à guerra, mas a tribo de Benjamim não permitiu 
que as demais tribos fizessem vingança contra Gibeá ( Jz 20.13,14) e saiu em defesa destes. Esse apoio aos 
de Gibeá foi o motivo do juramento, ou seja, devido a essa situação dos benjamitas ficarem do lado dos 
homens de Gibeá, as demais tribos de Israel juraram que não lhes dariam suas mulheres em casamento. 
Assim, aconteceu um juramento solene e coletivo entre as tribos. 

Com o passar do tempo veio o arrependimento por parte do povo de Israel ( Jz 21.2), pois a 
totalidade das 12 tribos não permaneceria. A situação ficou difícil e o povo deu um ‘jeitinho’ de arrumar 
mulheres para a tribo de Benjamim. A solução foi encontrar algum grupo que não tivesse feito o juramento 
em Mispa ( Jz 21.1-5). Após uma investigação, foi descoberto que Jabes-Gileade não havia participado 
do juramento ( Jz 21.8). Doze mil homens foram enviados a Jabes-Gileade e infelizmente o problema de 
arrumar mulheres para a tribo de Benjamim foi resolvido matando mais pessoas ( Jz 21.12). Quatrocentas 
mulheres virgens foram conservadas com vida e entregues aos homens de Benjamim, mas estas não foram 
suficientes diante da quantidade de homens da tribo de Benjamim. O juramento permanecia ( Jz 21.18) 
e diante disso a congregação dos israelitas ( Jz 21.13) orientou que os homens de Benjamim observassem 
a solenidade que acontecia todos os anos em Siló, fizessem emboscadas e tomassem mulheres para si no 
momento das danças ( Jz 21.21). Nesse contexto, para manter-se a honra e cumprir o juramento coletivo 
aconteceram muitas atrocidades (também coletivas) injustificáveis.

O triste episódio relatado no capítulo 19 do livro de Juízes ‘representava o ponto mais baixo da 
moralidade e da ética em Israel, certamente a guerra que seguiu pode ser chamada a noite mais tenebrosa da 
alma coletiva do povo’.33 Além disso, ‘de acordo com padrões de responsabilidade pactual coletiva a guerra 
expôs não somente a arrogância de Benjamim, mas a fragilidade de toda liga’.34 

As atrocidades e desgraças cometidas por indivíduos como forma de cumprimento da palavra jurada 
também são visualizadas em outros textos bíblicos. O compromisso de cumprir juramentos de pares ou 
coletivos, perpassava gerações e as atrocidades cometidas em função deles surgem em textos bíblicos como 
2Samuel 21. Neste capítulo, observa-se que na época em que Davi reinava houve fome de três anos na terra. 
Ao consultar o Senhor, Davi descobriu que ela aconteceu porque Saul matou os gibeonitas, ou seja, o povo 
por quem os antepassados de Davi ( Josué) tinham jurado zelar. Quando o rei dos gibeonitas foi chamado e 
questionado sobre o que queria que fosse feito como forma de reparar o erro de Saul (2Sm 21.3), o pedido 
foi que lhes entregassem sete homens da família de Saul para serem mortos. Davi aceitou e lhes entregou 
dois dos filhos que Rispa teve com Saul (Armoni e Mefibosete) e cinco filhos que Merabe filha de Saul 
(2Sm 21.8,9). Entretanto, ele poupou ao filho de Jônatas, porque Jônatas era seu amigo e eles haviam feito 
um juramento de amizade (1Sm 20.42). Neste triste episódio, o relato evidencia que o não cumprimento 
do juramento pode ter sido o motivo dos problemas de fome e o resultado deste trato não ser levado a sério 
gerou muitas mortes. Com relação ao juramento de Davi com seu amigo Jônatas, este foi apenas entre eles, 
um juramento de amizade que não envolveu um número maior de pessoas, mas ainda assim Davi não se 
esqueceu de honrar ao amigo com quem havia feito um juramento (1Sm 18.3 e 20.42). A amizade de Davi 
e Jônatas foi selada com um juramento, e esse juramento de amizade além de ter sido feito em nome do 
próprio Iavé também teve Iavé como testemunha.

33	 BRUCE, 2009, p. 461.
34	 BRUCE, 2009, p. 461.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

15Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Outro exemplo pode ser observado na história de Davi e Simei. Simei foi o homem que estava 
opondo-se a Davi, por isso o amaldiçoou e lhe jogou pedras enquanto Davi saía de Jerusalém (2Sm 16.5ss). 
Quando Davi retomou o poder, Simei lhe pediu perdão e que fosse piedoso com ele, o que lhe foi concedido 
sob palavra de juramento (2Sm 19.20ss). Até o final de sua vida Davi honrou seu juramento e não matou 
Simei, mas quando estava prestes a partir orientou seu filho Salomão, para que não se esquecesse de Simei 
(1Rs 2.8). Salomão por certo tempo preservou a vida de Simei, mas o chamou e lhe deu uma ordem: 
que permanecesse em Jerusalém e dali nunca mais saísse, pois se o fizesse seria morto (1Rs 2.36-46). A 
ordem dada a Simei veio acompanhada de uma palavra de juramento (1Rs 2.42). Em determinada ocasião, 
Simei saiu em busca de seus servos que fugiram de Jerusalém e então Salomão levou a cabo seu juramento 
mandando matar Simei (1Rs 2.46). Neste sentido, cumprir uma palavra jurada seria o equivalente a honrá-
la, mas parece que Salomão estava aguardando este momento, por causa do que Simei havia sido feito ao 
seu pai.

Especialmente nas histórias do rei Davi, as passagens que dizem respeito a um juramento confirmado 
pela evocação do nome de Iavé chamam a atenção (1Rs 1.17; 2:8,23,42). Há nelas uma extrema 
incongruência em buscar uma confirmação de maquinações humanas duvidosas. No caso de Simei, por 
exemplo, Davi jurou por Iavé que não iria matar o seu inimigo, mas antes de morrer orientou ao seu filho, 
Salomão, que realizasse o ato. É possível que Davi recorresse a uma forma de engano para executar sua 
tarefa. Ainda que a narrativa bíblica não traga implicações morais, disto fica a pergunta se nesse episódio o 
nome de Iavé teria sido desonrado ou o que houve foi o oposto.35

O juramento acontecia também entre pessoas da mesma família. Um exemplo disto é o juramento 
que o rei Saul fez a seu filho Jônatas (1Sm 19.6). Jônatas era amigo próximo de Davi, por isso quando a ele 
foi solicitado, juntamente com os servos de Saul que matasse a Davi, Jônatas intercedeu pelo amigo. Num 
primeiro momento o rei Saul jurou por Iavé que Davi ficaria vivo, mas não levou este juramento a sério, 
pois sempre perseguiu Davi. Nesse sentido, diferente dos demais juramentos citados, aqui a palavra do rei 
não estava sendo honrada.

Palavras e ações em um juramento também serviam para mostrar apreço por alguém, a tal ponto de 
pedir castigo caso este juramento fosse desonrado. Esse foi o caso do rei Davi quando em um momento de 
dor devido ao assassinato de Abner por Joabe (2Sm 3.27) jurou ao seu povo que não comeria antes que o 
sol se pusesse e assim o fez. Davi jurou fazendo uso de uma fórmula por meio da qual pedia o castigo de Iavé 
sobre si, caso não cumprisse o juramento (2Sm 3.35).

Além de Saul e Davi, muitos outros reis fizeram juramentos, o que mostra que isto era algo recorrente 
no meio do povo de Israel. Gedalias (2Rs 25.24) fez um juramento aos seus homens e embora o texto de 
2 Reis 2.4 não deixe claro o que jurou parece ser algo que envolvia os caldeus. O rei Zedequias jurou 
ao profeta Jeremias, em secreto, invocando o nome de Iavé ( Jr 38.16). Zedequias jurou que não mataria 
Jeremias nem o entregaria àqueles que estavam tentando matá-lo, e solicitou que Jeremias lhe dirigisse uma 
palavra de Deus.

Os textos bíblicos relatam muitas desgraças que aconteceram como forma de cumprir uma palavra 
jurada porque esta palavra era considerada algo sério e seu cumprimento, efetivo. Os juramentos entre 
indivíduos ou coletivos envolviam coisas diferentes e os textos mostram a possibilidade de ambos serem 
feitos. 

2.2 QUESTÕES ESPECÍFICAS NO JURAMENTO: O FALSO JURAMENTO 
E A INTENÇÃO DE AMALDIÇOAR

Entre os indivíduos existia o perigo do falso juramento, portanto já em textos do Pentateuco, tais 
como os de Levítico (19.12) e Êxodo (20.7) há destaque para a seriedade do falso juramento.36 O texto 

35	 CHILDS, 1989, p. 89.
36	 THOMPSON, 1991, p. 893.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

16Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

de Levítico 6.3 coloca o falso juramento como um pecado associado especialmente ao roubo e à mentira 
(nesse caso a pessoa teria encontrado algo perdido, mas negado tal fato). Nos casos listados em Levítico 
6, a inocência do suposto infrator só poderia ser determinada pelo recurso de um juramento, porque na 
maioria dos casos a evidência não era identificável. 

Assim, o juramento era utilizado como afirmação da veracidade de uma fala, sendo que, mas em 
alguns casos era preciso jurar por não haver evidências para comprovar o dito proferido. A credibilidade de 
algo poderia ser estimulada pelo juramento (Êx 22.10,11)37, pois a mentira durante um juramento era algo 
que poderia ter como resultado alguma execução mais séria ou até mesmo a morte, conforme descrição de 
textos como Números 5.16ss e Ezequiel 17.16-18. Os juramentos não poderiam ser utilizados de forma 
indevida ou injusta contra os indivíduos38, no sentido de um perjúrio, como visto em Oséias 4.2, pois 
poderiam trazer sofrimento a um inocente. 

Jurar falsamente ‘é o equivalente a tomar em vão o nome de Javé’.39 É porque o nome de Iavé é santo 
e sagrado que os autores de textos pronunciaram juízos contra os que juravam falsamente (destaque 
encontrado em Zc 5.3-4). Quanto ao uso do nome de Iavé em juramento de forma inadequada é preciso 
lembrar que este ‘é sagrado e não deve ser usado de maneira blasfema ou num juramento que a pessoa não 
tem intenção de cumprir’40, destaque encontrado no decálogo (Êx 20.7). No caso do decálogo (Êx 20.7), 
parece que esse mandamento estaria protegendo o nome de Iavé do uso ilegítimo que poderia ser feito em 
juramento. A invocação do nome de Iavé para autenticar ‘um pedido maldoso ou fraudulento era convidar 
a intervenção furiosa do próprio Deus’.41 Levítico 19.12 é outro texto que envolve o falso juramento e diz 
respeito ao nome de Iavé. A seriedade deste aparece no decálogo (Dt 5.11): o juramento em si não era 
proibido, mas o nome de Iavé era desonrado se o juramento estivesse sendo usado para apoiar qualquer 
coisa que falsa. O mandamento sustenta que Iavé puniria o infrator que fizesse uso de falso juramento.42

Sobre o juramento em nome de Iavé é preciso considerar o fato de que no Antigo Testamento não 
havia juramento declarado de ‘uma testemunha diante de um tribunal de justiça, ao invés disto, tem o assim 
chamado juramento de purificação no qual o acusado, não havendo testemunhas apropriadas, assevera a 
sua inocência diante de Javé, confirmando-o com maldições contra si mesmo no caso de ser ele culpado do 
perjúrio (Nm 5.11-28)’.43 O próprio Davi fez um juramento e pronunciou uma maldição sobre si (Assim, 
me faça Deus... 2Sm 3.35), caso não cumprisse.

O juramento de purificação é o que acontece quando há mudança da condição do campo privado 
para o campo jurídico. Exemplos bíblicos deste caso podem ser Gênesis 14.22-24; Êxodo 22.7-10; Levítico 
5.21-24; Números 5.12-31; Josué 22.9-24; Jó 31.1-34. Assim ‘o juramento se torna algo especificamente 
religioso. No âmbito religioso, invocar Deus ou os deuses, durante o culto, e fazer um juramento são 
procedimentos que coexistem ( Js 23.7; Is 48.1)’.44

O texto de Levítico 5.1-4 diz respeito a questões do falso juramento considerando o testemunhar em 
público. Neste trecho, o versículo 4 destaca um juramento impulsivo. “Textos hititas também conectam 
quebra de juramento com impureza”.45 Infelizmente o juramento foi utilizado de forma indevida e distorcida 
em momentos da história, por isso, havia casos complicados para descobrir um perjúrio, nesse sentido, 
considerava-se que a pessoa culpada deste receberia o julgamento diretamente de Iavé (1Rs 8.31-32). 

Alguns juramentos entre seres humanos tinham como uma das finalidades amaldiçoar, por isso 
37	 COLEN, 1981, p. 166.
38	 YOUNGBLOOD, 2004, p. 828.
39	 LINK, 2000, p. 114.
40	 WIERSBE, 2007, Vol 1, p. 369.
41	 BRUCE, 2009, p. 234.
42	 CHILDS, 1989, p. 88.
43	 LINK, 2000, p. 1114.
44	 STENZEL, 1978, p. 593.
45	 WALTON, MATTHEWS, CHAVALAS, 2000, p. 123.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

17Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

também é necessário considerar a palavra oral em meio ao povo de Israel, a qual tinha muito valor. A 
maldição pode ter proximidade com algumas imprecações, as quais tinham a finalidade de pedir que um 
mal caísse sobre alguém, a exemplo do episódio registrado em Números capítulos 22 ao 24. 

Tais imprecações também são chamadas de juramentos negativos, como no caso da suspeita de 
adultério registrada em Números 5.11-31. Essa era uma maneira de pôr à prova o juramento quando queria 
se evidenciar a inocência. Em Gênesis 24.41 a expressão hebraica, já citada acima, ’aláh, é utilizada com o 
significado de juramento/maldição, podendo em Gênesis 26.28 receber a tradução de juramento/obrigação. 
O juramento que envolvia maldição é descrito como um ‘tratado’ e neste as partes ‘se colocavam sob o 
poder e julgamento de Iavé, que era invocado e reconhecido como testemunha da validez da promessa’.46 

Os exemplos bíblicos no qual alguém pronuncia palavras de maldição já são descritos desde os textos 
do livro de Gênesis. Noé proferiu uma maldição sobre Canaã (Gn 9.25) Isaque, sobre quem amaldiçoasse 
Jacó (Gn 27.29), Balaão foi contratado para amaldiçoar os israelitas (Nm 22-24); Golias invocou seus 
deuses e amaldiçoou Davi (1Sm 17.43). Youngblood, Bruce e Harrison afirmam que nos tempos bíblicos a 
crença era que a maldição ‘tinha o poder de fazer com que o mal desejado realmente acontecesse’.47

Essa relação juramento/maldição também pode ser observada em Deuteronômio 29.12 como o 
equivalente a ‘entrar em aliança’.48 ‘O juramento de Javé, porém, também pode assumir a forma de uma 
maldição, mediante a qual Ele castiga a desobediência de Seu povo’.49 Para Stenzel, não é possível negar essa 
relação entre o juramento e a maldição, a tal ponto que ele fala deste assunto como tendo uma ‘conexão’.50 
Conforme descrição do texto de 1Samuel 14.45, a maldição não era irrevogável, ‘mas devia seu poder à 
resposta soberana de Deus (1Rs 8.31ss)’.51

Por vezes, o juramento servia como maldição a fim de dar ênfase a ordens, como no episódio em que 
Saul (1Sm 14.24) amaldiçoou qualquer um que comesse pão antes do anoitecer. Essa situação específica 
envolvia um momento de guerra. Juramentos que envolvem comida aparecem em outros textos bíblicos, 
como Gênesis 25.33, no qual Esaú fez um juramento a Jacó vendendo o seu direito de primogenitura. O 
acordo de Isaque com Abimeleque também foi validado pela partilha de uma refeição junto com palavras 
de juramento.52 Davi (2Sm 3.35) jurou não comer pão ou qualquer outro alimento antes do pr do sol 
porque estava jejuando em homenagem à morte de Abner.

Além disso, em alguns momentos de juramento as pessoas faziam uso da maldição sobre si mesmas.53 
A ideia de invocar uma maldição contra si mesmo faz alguns estudiosos entenderem que na invocação do 
nome de Iavé está envolvido um juramento que ‘libertava a ação de Deus’, no qual o hebreu entregava a 
Deus o dever de agir contra o indivíduo perjuro ou falso’.54

Além da dificuldade voltada ao falso juramento ou problemas que envolviam o juramento 
proferido com a intenção de amaldiçoar, os escritos bíblicos descrevem gestos e fórmulas utilizadas nestes 
proferimentos. Tais destaques serão descritos na sequência. 

2.3 FÓRMULAS E GESTOS SIMBÓLICOS DO JURAMENTO EM ISRAEL E 
NAS NAÇÕES VIZINHAS

A palavra oralizada, por si só, já é importante e valorizada na Bíblia, mas em determinados momentos, 
como no caso de proferir juramentos, era necessário algo mais. Assim, pode-se observar que junto à palavra 
46	 LINK, 2000, p. 1113.
47	 YOUNGBLOOD, 2004, p. 896.
48	 BRUCE, 2009, p. 384.
49	 LINK, 2000, p. 1114.
50	 STENZEL, 1978, p. 593.
51	 WILLIANS, 2000, p. 203.
52	 WALTON, MATTHEWS, CHAVALAS, 2000, p. 59.
53	 YOUNGBLOOD, 2004, p. 828.
54	 THOMPSON, 1991, p. 893.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

18Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

oralizada o juramento poderia estar acompanhado de alguns gestos e padrões na fala. Neste sentido, há 
ações ou gestos que envolviam o juramento, bem como objetos.

Embora no meio do povo de Israel parece que não havia uma forma padrão para proferir o juramento, 
algumas coisas eram mais habituais, e, portanto, receberam destaque. É possível, por exemplo, observar 
formas ou gestos físicos que poderiam acompanhar a ação oral. No relato já citado de 1 Reis 8.31-32 
observa-se que Salomão estava num juramento, junto com vários líderes em um local especial, e antes 
de proferir o juramento levantou suas duas mãos ao céu. Isso não necessariamente é um padrão sempre 
utilizado, mas neste caso parece ser uma situação considerada como uma ação legal. Bruce destaca que essa 
é ‘uma atitude demonstrada muitas vezes na arte do Antigo Oriente, em que o suplicante está em pé diante 
do rei ou deus assentado’.55

O gesto simbólico de levantar as mãos ou um posicionamento específico das mãos era habitual no 
contexto do povo de Israel. Em Gênesis 14.22-23, quando Abraão fez uma promessa ao rei Melquisede, 
levantou suas mãos e jurou que não tiraria nada dele. Abraão mostrou que realmente não queria ficar como 
devedor de nada, especialmente a alguém de uma cidade como Sodoma, que tinha uma reputação não 
muito boa. Neste episódio, o rei de Sodoma reconheceu que Abraão poderia fazer o saque e apenas solicitou 
que deixasse as pessoas. Abraão recusou-se a fazer qualquer saque e garantiu que manteria sua palavra 
fazendo um juramento com as mãos levantadas. Ele explicou que este juramento era em nome de Iavé e 
que não teria lucros com esta ação militar. É possível que este acordo tenha ocasionado a formulaçãode um 
documento para formalizar os termos.56 O que aconteceu no episódio de Abraão com Melquisedeque foi 
algo diferente. Este é tido como ‘um juramento promissório feito somente por Deus. Weinfeld57 diz que o 
paralelo mais próximo a essa forma é a concessão real de terras feita por reis a servos leais. Essas concessões 
de terra eram tipicamente feitas para um homem e seus descendentes em perpetuidade’.58

Em textos como Isaías 2.8 e Ezequiel 20.5 o próprio Iavé aparece jurando e, simbolicamente, tanto 
levantando sua mão como também por sua mão direita e por seu braço poderoso. No texto de Êxodo 
6.6ss Iavé falou do livramento do povo da escravidão no Egito, a fim de entrar na terra prometida aos 
antepassados, relembrando Sua palavra de juramento. Ele afirma que o seu braço estaria estendido, o que 
significava que o seu braço iria sobrepujar o do Faraó. Os egípcios eram acostumados a ouvir falar do braço 
estendido realizando grandes feitos. Agora, pelo gesto de levantar a mão, Iavé mostrou que era superior.59

O registro em Deuteronômio 32.40 relata o levantar das mãos aos céus como uma forma de indicar 
que Iavé era testemunha. Daniel 12.7 evidencia que aquele que jurava levantava sua mão direita. O profeta 
Daniel, em uma de suas visões (Dn 12.7), afirmou ter visto um homem vestido de linho que levantou as 
mãos ao céu e jurou por Iavé. Quanto a este episódio, Bruce afirma que a ‘solenidade envolve a resposta. 
Os juramentos eram pronunciados com uma mão levantada... ...o anjo levantou as duas. Um juramento 
pronunciado por aquele que vive para sempre teria força especial, pois estaria sempre validando-o, ao 
contrário de um rei mortal ou de uma estátua impotente’.60 O levantar das mãos ao fazer o juramento era 
algo comum e provavelmente tinha por significado a invocação de Iavé como testemunha. 

Outro gesto utilizado no juramento era o posicionamento das mãos em alguma parte do corpo. 
Textos bíblicos destacam o toque dos órgãos sexuais, porque estes simbolizavam ‘a vida e o poder de uma 
pessoa’.61 O texto em Gênesis 24.2 relata um juramentos em que isto aconteceu: ocasião na qual o servo 
de Abraão, possivelmente Eliézer (Gn 15.2), foi para a terra do patriarca para encontrar uma esposa para 

55	 BRUCE, 2009, p. 552.
56	 WALTON; MATTHEWS; CHAVALAS, 2000, p. 47.
57	 JAOS 90 [1970], p. 184-203; TDOT 2, p. 270-272.
58	 WENHAM, 1987, p. 396.
59	 WALTON; MATTHEWS; CHAVALAS, 2000, p. 81-82.
60	 BRUCE, 2009, p. 1207.
61	 YOUNGBLOOD, 2004, p. 828.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

19Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Isaque, filho de Abraão. O juramento de obediência feito pelo servo de Abraão, foi sincero e ele manteve 
sua palavra.62 Tal juramento envolveu três questões, a saber: não seria escolhida uma esposa para Isaque 
dentre as cananeias; seria dos parentes de Abraão e Isaque não seria levado de volta para a terra de Abraão.

O servo de Abraão, concordando com estas condições estabelecidas, por seu senhor fez um juramento 
considerado solene, no qual tocou a coxa63 de seu senhor. Essa era ‘a mais severa forma de juramento’.64 O 
gesto adicionado ao juramento geralmente simbolizava um vínculo de obediência. No caso do servo de 
Abraão, ele estava mostrando que seria obediente na busca de uma esposa para Isaque.65

O servo colocou a mão debaixo da coxa (<erfy - yārēk66) de Abraão (Gn 24.2) e assim pronunciou 
o juramento em nome de Iavé. Seguindo a história, em Gn 47.29-31, o filho de Isaque, Jacó, teve uma 
atitude semelhante: quando estava prestes a morrer pediu que seu filho José levasse seus ossos para serem 
enterrados junto aos de seus pais e este juramento também foi proferido com a mão debaixo da coxa. Para 
alguns autores a mão sob a coxa é um símbolo solene de juramento, de forma mais especial no período 
patriarcal (Gn 24.9). Quando Jacó teve uma luta com o anjo em Peniel, essa foi a parte atingida.67 O ‘caráter 
intimamente reservado da coxa e sua associação com a idéia de procriação deram tom particularmente 
solene ao juramento’.68

Além disso, quem proferia o juramento poderia enfatizá-lo entregando com suas próprias mãos um 
presente àquele a quem era feita a promessa (a exemplo do registro em Gênesis 21.21-32) e, ainda, sacrificios 
de animais poderiam fazer parte da solenidade de juramento. Assim, o texto de Gênesis 21.21-32 mostra 
que o juramento também poderia envolver algum objeto ou animal. O objeto envolvido servia como um 
testemunho do juramento (e aqui há muita proximidade com aliança) feito entre partes. Pode-se pensar 
que “ao andar no meio das carcaças dos animais, na realidade, Abraão e Abimeleque estavam dizendo: 
‘Que Deus faça o mesmo e até mais conosco, se não mantivermos nossa aliança um com o outro’”.69 Neste 
episódio, com este juramento envolvendo animais, eles juraram manter a aliança e o problema findou-se.

Além de gestos, os textos bíblicos também apresentam determinadas falas, ou as chamadas ‘fórmulas’, 
as quais eram utilizadas nos momentos em que os juramentos eram proferidos. Nestes casos “uma forma 
muita antiga de juramento é a praxe de convocar Javé como testemunha entre dois sócios: “Deus é 
testemunha entre mim e ti” (Gn 31.50; cf. 1Sm 20.12)”.70 O próprio Iavé fez uso dessa fórmula, e no caso 
de juramentos divinos a fórmula normalmente utilizada era ‘como eu vivo, diz o SENHOR’ (Nm 14.21).71

Ao fazer o juramento também havia o costume de invocar sobre si uma maldição caso este fosse 
quebrado, e em tais invocações também verifica-se o uso de fórmulas. Neste caso tal juramento teria 
um peso diferenciado.72 Um exemplo pode ser observado no relato de 1Samuel 20.13, no qual aparece a 
fórmula: ‘Assim me faça o Senhor, e ainda mais, se...’. Mas a fórmula mais habitual era ‘Tão certo como vive 
o Senhor...’, a qual pode ser observada em textos como Juízes 8.19 e 1Samuel 20.3. Esta segunda forma de 
proferir o juramento era utilizada em situações como quando envolvia a vida do rei, conforme descrito em 
1Samuel 17.55, bem como quando relacionada a pessoa à qual se dirige a fala, como em 1Samuel 1.26.73

Ao escrever sobre o tema central do AT, Kaiser faz menção a algumas fórmulas que aparecem no texto 

62	 WIERSBE, 2007, p. 139.
63	 Coxa é um eufemismo para órgãos genitais. 
64	 BRUCE, 2009, p. 199.
65	 WALTON; MATTHEWS; CHAVALAS, 2000, p. 55.
66	 O termo hebraico yārēk em vários textos como (Gn 46.26) significa descendência.
67	 HARTLEY, 1998, p. 668.
68	 KIDNER, 2001, p. 136.
69	 WIERSBE, 2007, Vol 1, p. 127. Observa-se aqui o uso de uma fórmula.
70	 LINK, 2000, p. 1113.
71	 WENHAM, 1987, p. 396.
72	 LINK, 2000, p. 1113.
73	 LINK, 2000, p. 1113.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

20Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

bíblico e são utilizadas pelo próprio Iavé. Ele compreende que o centro do AT vai além de palavras isoladas; 
portanto destaca fórmulas de epitomização que descrevem a ação central de Iavé. Estas são sucintas, e 
dentre as citadas destaca-se a ideia de que ‘o conteúdo era uma “bênção” divina, uma “palavra dada”, uma 
“declaração”, um “compromisso” ou “juramento” de que o próprio Deus, livremente, faria ou seria algo em 
prol de todos os homens, nações e natureza de modo geral’.74 Sobre estas fórmulas, Thomson afirma que no 
ato de ser feito um juramento podem ser encontrados vários meios e fórmulas.75

Outros textos, como Deuteronômio 28.29; Josué 22.22-39 e Neemias 5.12-13 também apresentam 
fórmulas, gestos e ritos, a partir dos quais os indivíduos desejavam o mal não somente a si, mas para outros 
também. Especialmente quando havia a celebração de um tratado, o próprio Deus era o árbitro entre o 
juramento dos pares.76

Sobre as fórmulas de juramento, existe a possibilidade delas terem ou a elas serem atribuída 
‘diferente força obrigatória’. Por isso, se jurava pelo céu, pelo templo, pela terra ou por uma parte do corpo. 
Como os juramentos envolviam alguma celebração, acordo ou pacto, era normal que Iavé fosse citado 
como testemunha das partes (Gn 31.53) juntamente com outros objetos (Gn 31.44,50). Embora no AT 
o juramento fosse proferido em nome de Iavé e Ele fosse testemunha, no texto de Cantares observa-se 
um juramento que tem por testemunhas os cervos e as corças do campo, mas neste caso trata-se de ‘um 
juramento na sua presença dêles e não “por” eles’.77 Portanto, havia testemunhas que estavam presentes no 
ato do juramento. O próprio Moisés citou os céus e a terra como testemunhas para falar da relação do povo 
de Israel com Iavé (Dt 4.26). Por vezes, uma pessoa, uma coluna ou um altar serviam como testemunha 
de um juramento (Gn 31.45-52; Js 22.26-28; 24.22,24-27). A importância do juramento está muito 
relacionada com o objeto sobre o qual o juramento acontecia. Por isso, as pessoas juravam pelo céu, pela 
terra, por cidades como Jerusalém, por partes do corpo humano, pelo templo, e, muitas vezes, pelo nome 
de Iavé.

Sobre o juramento em nações vizinhas do povo de Israel, pode-se observar a semelhança do registro 
de Levítico 19.11-19 com aquilo que acreditavam na sociedade do Oriente Próximo. Levítico 19.11-19 
apresenta um conjunto de decretos apodíticos semelhantes aos do Decálogo (Êx 20.1-17). Eles fornecem 
um conceito ainda mais completo do contrato social entre Deus e Israel, e também dos direitos e obrigações 
dos israelitas entre si. Não há outros exemplos de um contrato social como este que tenha sido feito entre 
outros povos e suas divindades. No entanto, acreditava-se que os antigos deuses do Oriente Próximo 
tinham preocupação com a justiça na sociedade, e as pessoas se consideravam responsáveis ​​perante eles. 
Acreditava-se que estes julgavam a conduta das pessoas e eramchamados a testemunhar o comportamento 
do ser humano. Por isso, os contratos sociais que tratavam do comportamento humano com os vizinhos 
de Israel eram feitos entre as partes humanas com os deuses os quais eram invocados por juramento para 
serem protetores.78

Outra forma de compreender o juramento nas nações vizinhas a Israel pode ser vista a partir da 
similaridade do texto de Número 5.16-17, que trata das ações de um sacerdote, com um texto de Mari 
(noroeste da Mesopotâmia). Este relato de Mari fala de um julgamento por provação no qual os deuses 
eram convidados a beber água que continha sujeira retirada do portão de entrada da cidade. Isto vinculava 
os deuses ao juramento de proteger a cidade.79 Sobre o juramento proferido por uma mulher, no código de 
Hammurabi80, a citaçao de número 131 informa que a mulher supeita ou acusada de adultério pelo próprio 
marido, em caso de não ter ocorrido flagrante, poderia ser absolvida mediante juramento feito ao seu deus 
74	 KAISER, 1984, p. 37.
75	 THOMPSON, 1991, p. 893.
76	 STENZEL, 1978, p. 593.
77	 STENZEL, 1978, p. 594.
78	 WALTON; MATTHEWS; CHAVALAS, 2000, p. 133.
79	 WALTON; MATTHEWS; CHAVALAS, 2000, p. 145.
80	 BOUZON, 1987, p. 62.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

21Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

diante da cidade. Isto mostra que o juramento tinha muito valor no código de Hamurabi, diferente do 
texto de Números no qual a mulher precisaria além de jurar se submeter ao ordálio81. Neste sentido, o 
juramento no relato bíblico, neste episódio apresenta menos valor ou credibilidade.

O código de Hammurabi também aborda o tema juramento em mais dois momentos. Na parte oito, 
número 120, sobre Contratos de Depósitos o código preve no caso de alguém guardar cereais na casa de outra 
pessoa, por motivos de segurança e ocorrer os seguintes problemas: a) danos durante a estocagem; b) 
o proprietário da casa utilizar parte destes cereais; c) se for negado que os cereais estão armazenados 
em determinado ambiente, o proprietário dos grãos poderá solicitar os cereais ante aos deuses (sob 
juramento), e o proprietário da casa deverá pagar pelos grãos que tomou para si. Na parte doze, 
número 207, sobre Delitos e Penas (lesões corporais, talião, indenização e composição) o código de 
Hammurabi prevê que se o homem morrer por um determinado ferimento, aquele que o feriu deve 
proferir o mesmo juramento, e se o falecido tiver sido um homem livre, o outro deverá pagar 1/2 
mina de ouro em dinheiro.82

O texto de Deuteronômio 28 tem similaridades com antigas maldições e bênçãos de tratados do 
Oriente Próximo. Maldições e bênçãos são elementos padrão dos antigos tratados doterceiro, segundo 
e primeiro milênios a.C., embora tenham suas variações em termos de especificidade e proporção. Se os 
documentos do tratado eram confirmados por juramento em nome dedivindades, as maldições e bênçãos 
eram trazidas pelas divindadese não pelas partes no tratado. Isso mostra similaridade com julgamentos que 
envolviam Iavé, mas neste caso Ele não era somente o executor, mas parte do pacto. Muitas das maldições 
descritas neste texto também são encontradas de forma semelhante na redação de tratados Assírios do 
século VII a.C.83

Por vezes, é possível verificar a semelhança de questões de juramento na prática do povo de Israel e 
outras nações como visto acima; entretanto, em alguns casos como em Josué 6.26 (na maldição em caso 
de reconstrução de uma cidade) isso não ocorre. Inscrições assírias geralmente mostram a intenção de 
destruição de um objeto, mas não são acompanhadas de um juramento como no relato bíblico. Porém 
há um documento hitita sobre a conquista de Hattusha no início do segundo milênio no qual há o 
pronunciamento de uma maldição sobre quem reconstruísse a cidade.84 

Alguns grupos, como os essênios, viam no juramento um perjúrio, pois tinham a palavra como 
algo tanto mais forte como mais eficaz do que o juramento, mas Stenzel mostra que conforme ‘textos de 
Qumrân e o Escrito de Damasco, parece, entretanto, que a prática era diferente...’, pois ao entrar no grupo 
um juramento acontecia, e demais juramentos só poderiam ser realizados pelos juízes.85 O juramento era 
proferido por demais nações, mas os relatos bíblicos se diferenciam nos seus registros, mostrando situações 
e épocas diferenciadas em que este era utilizado.

No geral os juramentos envolviam uma pessoa que era soberana. Muitas vezes o nome de Iavé estava 
envolvido e Ele jurava por si mesmo. Esse é o destaque do ponto que segue. 

3. NOMES USADOS NAS RELAÇÕES DE JURAMENTO E NO SEU 
COMPROMISSO 

No contexto bíblico do AT quando alguém fazia um juramento estava comprometendo sua palavra, 
de uma forma oficial. A partir desta palavra de juramento, o indivíduo estava afirmando que iria fazer o que 
combinou, bem como ‘...deixaria de fazer algo errado (Gn 21.23)’.86 As relações de juramento aconteciam 

81	 Fohrer informa que os “Atos ou pessoas suspeitos eram testados por um ordálio” (FOHRER, 1982, p. 257).
82	 BOUZON, 1987, p. 58.
83	 WALTON; MATTHEWS; CHAVALAS, 2000, p. 203.
84	 WALTON; MATTHEWS; CHAVALAS, 2000, p. 218.
85	 STENZEL, 1978, p. 594.
86	 HAMILTON, 1998, p. 1517.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

22Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

entre indivíduos, mas o próprio Iavé fazia uso do juramento, como se observa a seguir.

3.1 O JURAMENTO EM NOME DE IAVÉ OU DE SOBERANOS
Como já foi citado no meio do povo de Israel parece que não havia uma forma padrão para proferir o 

juramento, mas algumas coisas são mais habituais e recebem destaque como jurar em nome de Iavé87 ou de 
alguém considerado soberano. Isso pode ser observado tanto em textos do Pentateuco (Gn 21.23), como 
nos livros Históricos (1Rs 2.8) e nos Proféticos (Is 48.1). 

O uso do nome de Iavé em juramentos era algo sério para o povo hebreu e trazia maior formalidade 
a este. Além disso, o juramento era feito por alguém que era reconhecido como ‘maior e mais precioso do 
que aquele que fazia o juramento (e.g., 1Rs 2.8, “eu pelo SENHOR lhe jurei”)’.88 Um exemplo do uso de 
nome soberano pode ser lido no relato de 2Reis capítulo dois. Neste relato, Eliseu em uma determinada 
situação, estava junto com seu mestre Elias e lhe dirigiu palavras que envolvem a fórmula de juramento já 
citada: ‘Tão certo como vive o Senhor’ (2Rs 2.2,4,6), mas junto a estas palavras ele acrescentou expressões 
que faziam referência a alma de Elias. Este é um caso em que foi utilizada a fórmula juntamente com o 
nome de alguém respeitado e considerado superior (Elias) em relação a quem falava (Eliseu), para indicar 
a veracidade de uma ação a ser realizada. Neste caso, Eliseu mostrou que permaneceria junto de Elias até 
sua partida.

O juramento feito em nome de um deus conferia pesada responsabilidade àquele que jurava no 
sentido deste cumprir suas obrigações, pois se não cumprisse sua palavra estaria sujeito ao castigo tanto 
divino como humano.89 O uso do nome de Iavé servia para confirmar a veracidade de uma palavra humana. 
O apelo divino, por vezes, era utilizado quando todos os outros meios de estabelecer a verdade tinham 
falhado; assim, a pessoa descansava evocando o nome de Iavé e apelando para o apoio divino. 

Os juramentos em nome de Iavéeram considerados poderosos e eficazes e tal pronunciamento 
demonstrava que a divindade era verdadeiramente considerada poderosa. O povo de Israel herdou as 
cidades e demais coisas dos cananeus; entretanto, os israelitas não herdaram os deuses destas nações e, por 
isso, não deveriam jurar em nome destes. Uma das maneiras de demonstrar sua rejeição a esses deuses era 
recusar-se a atribuir poder a eles por meio de juramentos.90 

Jurar pelo Senhor e ao mesmo tempo por outra divindade, reconhecendo está como sendo igual ao 
Deus verdadeiro, constituía-se uma grande ofensa, além de ser proibido ( Js 23.7). O texto de Jeremias 5.7 
mostra que dentre os pecados de Jerusalém estava o fato de alguns jurarem por aqueles que não eram deuses. 
Isto não era aceito, considerando que o próprio Iavé solicitou que o seu nome deveria ser o nome utilizado 
pelo seu povo em situações de juramento (Dt 6.13; Is 19.18).91 Isto é tão sério que há um mandamento sobre 
o uso do nome de Iavé (Êx 20.7), o qualse destinava a garantir que o uso do nome de Iavé em juramentos, 
votos e tratados fosse levado a sério.92

Em Gênesis 31.53 lê-se que Jacó jurou pelo Temor de seu pai, Isaque, o que seria o equivalente a 
jurar por Iavé. O Temor de Isaque era o Deus de Abraão, o qual ficou assim conhecido por Isaque, devido à 
experiência de sacrifício, ou seja, o Deus soberano de Abraão havia solicitado a Abraão que este sacrificasse 
seu filho. Diante desta experiência, Temor de Isaque é uma forma de referir-se a Iavé.

Dentre os textos que descrevem relatos de juramento em nome de Iavé, o já citado episódio, de Josué 
com os gibeonitas chama a atenção, pois mesmo diante da descoberta da mentira dos gibeonitas, Josué e 

87	 Sobre o nome de Iavé, Fohrer discorrendo sobre Culto e Ética destaca que o culto no início do javismo mosaico não tinha uso de imagens, 
assim como não havia nenhum nome próprio para Iavé (FOHRER, 1982, p. 93). 

88	 HAMILTON, 1998, p. 1517.
89	 WALTON; MATTHEWS; CHAVALAS, 2000, p. 55.
90	 WALTON; MATTHEWS; CHAVALAS, 2000, p. 178.
91	 HAMILTON, 1998, p. 1517.
92	 WALTON; MATTHEWS; CHAVALAS, 2000, p. 95.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

23Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

todo o seu povo não buscaram a vingança pelo fato do seu juramento ter sido feito em nome de Iavé ( Js 
9.18). A congregação reclamou aos líderes, mas a palavra jurada foi mantida (9.19): poupariam a vida 
dos gibeonitas para que não fosse manifesta a ira do Senhor sobre eles. O fato de os israelitas terem sido 
enganados propositadamente e ainda assim não retrocederem em seu juramento mostra o quão sagrado era 
considerado o juramento em nome de Iavé.

Como já foi citado, Davi e Jônatas juraram e selaram sua amizade em nome de Iavé (1Sm 20.42) e Ele 
foi a testemunha. O rei Saul proferiu um juramento em nome de Iavé quando fez uma consulta à feiticeira 
da cidade de En-dor. Ele vivia um momento de crise e diante do silêncio de Iavé e dos profetas (1Sm 28.6) 
foi à procura da feiticeira de En-dor para tomar decisão de guerra. O próprio Saul havia proibido a consulta 
à necromancia, por isso houve a recusa da feiticeira em atendê-lo. Diante de tal recusa, o rei proferiu o 
juramento em nome de Iavé (1Sm 28.10) e garantiu que nada lhe aconteceria.

Davi jurou em nome de Iavé para Bate-Seba que Salomão reinaria após ele (1Rs 9.30) e assim 
aconteceu. Salomão também jurou em nome de Iavé (2Rs 2.23,25) que mataria seu irmão por este querer 
tomar o seu trono, e assim o fez. Portanto, a invocação do nome de Iavé durante o juramento serve para 
garantira realização da ação proferida. Em algumas ocasiões em que o juramento levava o nome de Iavé, 
como em 2 Crônicas 15.14,15, havia alegria e satisfação. 

Independentemente das situações em que o nome de Iavé é proferido no juramento, Ele é citado para 
trazer afirmação quanto ao seu cumprimento e é a principal das testemunhas da palavra proferida. Quem 
jura em nome de Iavé, junta-se a Ele. Mas não eram somente pessoas que faziam juramentos, poi o próprio 
Iavé também fazia. Além disso, havia uma obrigação por parte daquele que fazia o juramento em cumpri-
lo. Abaixo segue uma descrição neste aspecto.

3.2 A DESOBRIGAÇÃO DO CUMPRIMENTO DO JURAMENTO 
Sobre a obrigação do cumprimento de uma palavra jurada, destaca-se que isto era ‘coisa séria, 

especialmente numa sociedade nômade, que não dispunha de registros de julgamentos e dependia 
exclusivamente de testemunhas verbais’.93 Embora o juramento fosse inalterável, observa-se que havia 
pequenas possibilidades de uma pessoa ficar desobrigada de seu juramento. Textos como o de Gênesis 24.8 
mostram uma destas possibilidades. No caso do episódio ali relatado Abraão, por meio de um juramento, 
fez um acerto para que seu servo fosse buscar uma esposa ao seu filho Isaque, dentre seus parentes. Abraão 
estabeleceu uma condição que desobrigaria o servo do juramento: se a mulher se recusasse a vir junto com 
ele. Houve o reconhecimento de uma impossibilidade de cumprimento do juramento, o que resultaria na 
desobrigação do que foi estabelecido. 

O Pentateuco evidencia que, no caso de uma das partes descumprir o trato, a outra ficava desobrigada 
do cumprimento da palavra jurada. Mas na relação de Iavé com o povo textos como os de Deuteronômio 
4.31 e 7.8,12; revelam que Iavé cumpria seus juramentos independentemente do que seu povo fizesse, pois 
estes são baseados no compromisso com os antepassados e no seu amor e misericórdia. O texto de Isaías 
54.9-10 revela que os juramentos de Iavé têm por base Seu amor e Sua misericórdia e, portanto, ele (o 
profeta) concentrou-se no juramento de Deus, que nunca mais iria destruir a terra por meio de um dilúvio, 
baseado no seu duradouro amor por Israel.94

O texto bíblico de Números capítulo 30 é outro caso que mostra a desobrigação de cumprir um 
juramento. Nele há o relato da possibilidade de um pai ou o marido de uma mulher terem o direito de 
declarar o juramento dela como inválido, desde que a palavra de invalidade fosse anunciada no dia em que 
ficou sabendo de tal juramento; depois disto a desobrigação não teria mais validade. Outro episódio no 
qual pode ser observada a desobrigação de cumprimento de um juramento está descrito no livro de Josué 
2.7-20. Neste relato após Raabe ter solicitado que os espias jurassem salvá-la por ela ter sido bondosa no 

93	 HAMILTON, 1998, p. 1518.
94	 WENHAM, 1987, p. 263.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

24Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

momento em que vieram olhar a terra de Canaã, os homens afirmam que estariam livres do juramento caso 
ela descumprisse sua parte: pendurar uma corda de linha vermelha na janela quando eles invadissem Jericó 
ou se alguém da família saisse da casa ou se contasse a alguém da sua terra o que eles estavam fazendo.

Em alguns momentos o povo não estava liberado de cumprir o seu juramento, mas alguns profetas 
relatam que houve falsidade nas palavras proferidas. Alguns profetas não criam no cumprimento do 
juramento feito pelo povo à Iavé o que ficou registrado, como quando Oseias falou ao reino norte diante 
da apostasia da nação. Ele afirmou que houve uso de palavras vãs e juramento falso (Os 4.10). Neste caso 
ele está se referindo à aliança e à falta de esforço dos líderes em cumprir suas palavras no dia da coroação 
‘renovadas anualmente, então eram juramentos [...] falsos’.95 Sendo assim, o cumprimento ou a desobrigação 
de um juramento deve ser observado tanto da perspectiva de Iavé para com a nação quanto da perspectiva 
contrária.

3.3 OS JURAMENTOS DE IAVÉ E O SEU COMPROMISSO DE CUMPRI-LOS
Não somente as pessoas usavam o nome de Iavé em seus juramentos, pois o próprio Deus também o 

fez, mostrando com isto sua soberania e que iria cumprir sua palavra. Mas Ele não jurou somente por seu 
grandioso nome, como pode ser observado em textos como Gênesis 22.16 e Jeremias 44.26. Ele também 
jurou por sua santidade, como visto em Salmos de número 89.13,35,36ss; e por sua própria vida, conforme 
Ezequiel 33.11, por exemplo.

O juramento em Gênesis 22.16 é o primeiro juramento divino registrado nas histórias patriarcais, 
o qual é seguidamente lembrado em outras passagens (Gn 24.7; 26.3; 50.24 e Êx 13.5; frequentemente 
em Deuteronômio). A expressão precedente “por mim mesmo”, dá ao juramento uma solenidade e peso 
especial ( Jr 22.5; 49.13; Amós 4.2; 6.8; Hb 6.13-18).96

As palavras de juramento de Iavé em seu nome envolveram promessas ao povo de Israel ao longo da 
história. Muitos eventos da história do povo de Israel são relembrados nos escritos bíblicos com a palavra 
de juramento de Iavé. Um deles e de maior destaque, trata-se da terra prometida. Desde o Pentateuco há 
indicações de Iavé fazendo juramento com relação a esta terra. José (Gn 24.8), antes de morrer, afirmou que 
Iavé jurou (Gn 5.24 e 17.8) entregar a terra de Canaã para descendência de Abraão. Essa promessa de Iavé 
também foi relembrada por Moisés (Êx 13.5,11) em celebração e no momento da consagração dos filhos 
primogênitos. Em alguns momentos de essencial importância, como no episódio no qual Moisés estava 
recebendo as tábuas da Lei pela segunda vez (Dt 10.11), um dos destaques foi o juramento feito aos pais 
por Iavé. 

O juramento feito a Abraão é frequentemente citado, pois garante o sucesso e a proteção de seus 
descendentes e sua esperança de eventualmente se estabelecerem em Canaã (Gn 26.3; 50.24; Êx 33.1; 
Dt 1.8).97 O relato de Deuteronômio 11.9,21 e 26.3, mostra que após a conquista da terra, no momento 
da festa das primícias, o povo deveria relembrar o juramento feito por Iavé, ou seja, na celebração das 
primícias, o sacerdote deveria declarar que a conquista da terra foi um cumprimento do juramento que 
Iavé havia feito aos pais em períodos passados. Este juramento estava acompanhado de uma promessa de 
vida prolongada na terra prometida, além de bênçãos se o povo seguisse seus mandamentos (Dt 28.11) em 
Canaã. Se assim eles procedessem, eles se multiplicariam e seriam exaltado entre as nações.

O compromisso de Iavé em cumprir seu juramento estava condicionado ao compromisso da 
descendência de Abraão em guardar a aliança por eles firmada (Gn 17.9ss). Textos do Pentateuco (Êx 
13.5,11; Dt 29.12ss; Dt 29.11-15; 30.20) deixam claro que este juramento de bênçãos feito por Iavé 
com Abraão, Isaque e Jacó atingiria gerações futuras, inclusive estrangeiros (Dt 29.11-15) mediante 
o cumprimento dos mandamentos entregues ao povo. Deuteronômio 29.1 até 30.20 é visto como uma 

95	 BRUCE, 2009, p. 1221.
96	 WENHAM, 1987, p. 156.
97	 WENHAM, 1987, p. 161.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

25Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

‘intimação ao juramento da aliança que é finalmente prestado em 30.11-20’.98 No texto de Deuteronômio 
29.10-16 observa-se que fazer parte da aliança significava entrar no compromisso de juramento que Iavé 
assumiu no passado com Abraão, Isaque e Jacó (no caso estrangeiros poderiam também, além das gerações 
futuras). A aliança foi feita tanto com o povo de Israel como com outros povos que estavam junto com 
este, então o juramento era de ambos. Tanto em Deuteronômio como em outros textos pode-se observar 
o juramento de Iavé em seu próprio nome com o uso da fórmula “Tão certo como Eu vivo...” (Nm 14.21; 
cf. Gn 22.16; Am 6.8). 

Na entrada do povo de Israel em Canaã pode-se ver que o juramento de Iavé foi efetivado. Mesmo 
diante das falhas do povo em manter-se fiel a Iavé, pois serviram ou fizeram alianças com outros deuses ( Jz 
2.1), Iavé cumpriu o seu juramento. Neste sentido, ‘Javé, garante com um juramento a veracidade da Sua 
Palavra, de tal modo que o Seu juramento é o equivalente a uma corroboração da Sua promessa. Prometeu 
que daria a terra de Canaã aos patriarcas (Dt 1.8; 6.10,18,23), e selou com o juramento – a aliança feita 
com os pais de Israel (Dt 4.31; 7.8,12; 29.12s)’.99

Com relação ao povo receber a terra houve uma dificuldade, conforme o relato em Números 32.7-
12. As tribos de Rúben e Gade solicitaram para Moisés alojarem-se na região de Gileade, visto esta terra era 
próprio para a criação de gado, e como criavam gado seria interessante para eles. Isso gerou um problema, 
pois conforme o registro bíblico essa solicitação desencorajou os demais a entrarem na terra prometida e 
por isso Moisés relembrou o juramento de Iavé em Números 14.21-24 de que todos os homens que saíram 
do Egito com mais de 20 anos não entrariam na terra prometida junto com Calebe e Josué. 

O relato do texto de Deuteronômio 1.34 também evidencia este mesmo juramento no qual Iavé 
afirmou que o povo não entraria na terra prometida, com exceção dos filhos que não sabiam distinguir 
entre o bem e o mal, além de Calebe e Josué. A descrição de Deuteronômio 1.34 enfatiza que o motivo 
do juramento de Iavé foi devido à incredulidade do povo diante do relato de Calebe e Josué quando 
foram espiar a terra de Canaã. Esta incredulidade do povo atingiu a própria vida de Moisés, de forma 
que o juramento de Deus impediu até mesmo o líder de entrar em Canaã (Dt 4.21). Não há texto que 
mostre Moisés reclamando por esta decisão. Parece que o efeito pedagógico das ações, ou seja, os erros 
de um afetam muitos, era bem aceito neste período. Assim, o fato de alguns homens não terem entrado 
em Canaã, conforme relatos de Números 32.10,11; 14.23; Deuteronômio 1.34 e Josué 5.1ss, confirmam 
o cumprimento do juramento de Iavé. Alguns entraram, mas isso não acorreu devido o povo ser justo, ter 
retidão de coração ou algo assim. Isto significa apenas que Calebe, Josué e aqueles que tinham mais de vinte 
anos adentraram a terra de Canaã, conforme o juramento de Iavé no registro de Deuteronômio 9.5.

A promessa de multiplicação do povo no novo local tem por base o juramento de Iavé o qual seria 
cumprido mediante observância de algumas coisas descritas em Deuteronômio 13, a saber: o povo não 
poderia seguir deuses estranhos (v.1-3); seguir e temer somente a Iavé cumprindo e obedecendo aos seus 
mandamentos (v.4); não servir mas ficar longe dos deuses da terra (v.6) e não tomar para si nenhum objeto 
das cidades destruídas e condenadas (v.12-17). Mesmo diante da desobediência, Iavé abençoou Israel e o 
povo multiplicou-se grandemente.

Textos dos livros proféticos também descrevem juramentos de Iavé. Um dos casos está registrado 
em Isaías 14.24. Neste relato, Iavé jurou que a Assíria seria destruída. Ainda neste livro, no texto de Isaías 
62.8, Iavé jurou que iria proteger Sião. Em Jeremias 51.14, Iavé jurou por Ele mesmo em um momento de 
condenação à Babilônia. Em Amós 3.2, Ele jurou por sua santidade que o reino norte, mas especificamente 
Basã, sofreria nos dias que estavam por vir. 

Em Amós 6.8, pode-se observar Iavé jurando por si para indicar que os líderes tinham uma vida 
boa, mas, da mesma forma que o povo de Israel estava sofrendo eles também sofreriam. Em Amós 8.7, Iavé 
afirmou que não esqueceria as obras daqueles que faziam o necessitado e o pobre sofrerem. Alguns textos, 
98	 BRUCE, 2009, p. 383.
99	 LINK, 2000, p. 114.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

26Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

como os de Amós ou o de Jeremias 44.26, mostram que quando Iavé jurava por seu grande nome, ou pela 
glória de Jacó é porque coisas complicadas estavam acontecendo.100

Os juramentos de Iavé revelam a certeza de seu cumprimento. Tendo esta palavra verbal 
cumprimento certo, pode-se perguntar por que Ele fez juramentos, já que é impensável que Ele mudaria 
de ideia após proferir uma palavra verbal. A resposta é que Ele fez juramentos para beneficiar os patriarcas 
e sua descendência. Os juramentos são uma forma de Iavé ensinar as gerações a crer que Ele cumprirá suas 
promessas de maneira absoluta, independentemente das circunstâncias.101

CONSIDERAÇÕES FINAIS
A pesquisa mostrou que o juramento estava presente na realidade do povo de Israel, assim como em 

outras nações. Entretanto, a sociedade de Israel tinha suas particularidades em determinados aspectos do 
juramento proferido. Algumas análises ajudaram na compreensão de seus valores neste assunto, mostrando 
como este acontecia nos relacionamentos pessoais, comunitários e com o Deus Iavé, o qual era por eles 
adorado. Uma destas análises aconteceu a partir do uso da expressão juramento nos textos do AT. Os termos 
hebraicos apresentados mostraram que o juramento pode fazer referência ao ritual de um juramento. 
A raiz da palavra jurar, shāba´, recebe destaque pelo número de aparições no AT, mas a expressão `ālâ 
também é utilizada para juramento, sendo que o uso destes termos evidencia ações, promessas solenes e 
compromissos em pares, os quais envolvem testemunhos diante de tribunais ou do próprio Iavé. Neste 
sentido, o juramento oralizado tem equivalência a um contrato escrito, o qual no decorrer da história do 
povo de Israel sofreu mudanças. Há momentos em que apenas a palavra oralizada era suficiente e aceita 
entre pares, mas com o passar do tempo a este ritual foram inseridos alguns objetos.

O juramento também tem forte destaque com alguns temas da teologia do AT, como promessa e 
aliança. Iavé acrescentou a suas promessas o compromisso de juramento, sempre junto a manifestações de 
amor. O juramento com a promessa da terra ganha destaque em diversos versos bíblicos de todo AT, bem 
como a benção sobre a descendência do patriarca Abraão. A relação entre juramento e aliança também é 
constante por todo o AT e este juramento ligado à aliança também está atrelado ao juramento proferido 
por Iavé em seu próprio nome.

A prática do juramento envolvia situações diversas e no contexto cotidiano este ocorria com o uso de 
diferentes gestos e palavras. As situações nas quais o juramento era proferido aparecem desde o Pentateuco 
e dizem respeito a aspectos singulares do dia a dia, como para evitar danos ao próximo ou mesmo para livrar 
alguém de receber um castigo indevido. Os textos revelam tanto o povo em geral fazendo uso do juramento 
quanto os líderes da nação, ou seja, era permitido a qualquer um fazer uso dele quando necessário. Nessas 
relações o falso juramento estava presente e quem dele fazia uso tinha más intenções para com o próximo; 
entretanto, ao ser descoberto, o resultado poderia ser a morte.

As relações de juramento aconteciam entre indivíduos ou também com Iavé. Além disso, o próprio 
Iavé fazia uso do juramento, comprometendo-se com seu povo. Alguns juramentos entre seres humanos 
tinham a finalidade de amaldiçoar, pois nos tempos bíblicos havia a crença de que a maldição proferida 
aconteceria. O proferir de um juramento tinha por premissa o cumprimento, pois este era imutável, salvo 
algumas exceções. Os juramentos eram levados a sério e quando proferidos, em geral eram cumpridos, 
especialmente quando eram feitos em nome de Iavé. 

Quantos aos motivos do juramento, o povo de Israel jurava por motivos e em situações diferenciadas 
e o juramento era aceito como uma garantia de que esta palavra dita seria honrada e, no caso de isto não 
ocorrer, haveria consequências inclusive por parte do próprio Iavé. Eles também tinham a finalidade de 
buscar proteção divina e podiam ser feitos coletivamente. Em alguns momentos da história de Israel o seu 

100 STENZEL, 1978, p. 593.
101 HAMILTON, 1998, p. 1518.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

27Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

cumprimento resultou em mortes e atrocidades, tanto por ações individuais quanto por ações coletivas. 
Em geral, os juramentos envolviam uma pessoa que era soberana, por isso o nome de Iavé aparece 

neles. Jurar pelo Senhor e ao mesmo tempo por outra divindade constituía-se em grande ofensa e era 
proibido, sendo considerado pecado. Embora as palavras de Iavé, nunca requerem confirmação, Ele 
mesmo deu exemplo da seriedade de um juramento e jurou, a fim de enfatizar seus castigos em oposição aos 
desobedientes. Iavé fez uso do juramento para mostrar que cumpriria sua palavra com o ser humano, bem 
como para demonstrar sua soberania. Ele foi fiel aos seus juramentos e os cumpriu no decorrer da história, 
mas seu compromisso estava condicionado ao compromisso da descendência de Abraão em guardar a 
aliança com Ele firmada. Mesmo diante dos deslizes do povo, Iavé cumpriu o que jurou.

REFERÊNCIAS
BÍBLIA de Jerusalém. São Paulo: Paulinas, 1973. 

BOUZON, EMANUEL. O código de Hammurabi. Introdução, tradução do texto cuneiforme e comentários. 
4.ed. Petrópolis: Vozes. 1987. 

BREVARD, S. CHILDS. Biblical theology of the Old And New Testaments: Theological Reflection on the 
Christian Bible. Minneapolis: Fortress Press, 1993. 

BREVARD, S. CHILDS. Old Testament theology in a canonical context. Philadelphia: Fortress Press, 1989. 

BRUCE, F. F. Comentário bíblico NVI Antigo e Novo Testamento. Tradução de Valdemar Kroker. São Paulo: 
Vida, 2009.

COLE, Alan R. Êxodo: introdução e comentário. Tradução de Carlos Osvaldo Pinto. São Paulo: Vida Nova. 1980. 

FOHRER, Georg. História e religião de Israel. Tradução de Josué Xavier. São Paulo: Paulinas. 1982. 

HAMILTON, Victor, p. 8abfv shāba´. In: HARRIS, R. Laird (Org.). Dicionário Internacional de Teologia do 
Antigo Testamento. Tradução de Márcio Loureiro Redondo, Luiz Alberto T. Sayão e Carlos Osvaldo C. Pinto. São 
Paulo: Vida Nova, 1998.

HARRIS, R. Laird (Org.). Dicionário Internacional de Teologia do Antigo Testamento. Tradução de Márcio 
Loureiro Redondo e Luiz Alberto T. Sayão. São Paulo: Vida Nova, 1998. 

HARTLEY, Jonh E. 8abfv shāba´. In: HARRIS, R. Laird (Org.). Dicionário Internacional de Teologia do An-
tigo Testamento. Tradução de Márcio Loureiro Redondo, Luiz Alberto T. Sayão e Carlos Osvaldo C. Pinto. São 
Paulo: Vida Nova, 1998.

KAISER, Walter C. Teologia do Antigo Testamento. Tradução de Gordon Chown. 2.ed. São Paulo: Vida Nova, 
1984. 

KIDNER, Derek. Gênesis: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2001.

LINK, H. G. Jurar. In: COENEN, Lothar e BROWN, Colin (edit.). Dicionário internacional de Teologia do 
Novo Testamento. 2.ed. Tradução de Gordon Chown. São Paulo: Vida Nova.

PFEIFFER, Charles F.; HARRISON, Everett F. Comentário bíblico Moody: Isaías a Malaquias. Tradução de 
Yolanda M. Krievin. São Paulo: EBR, 1987. v. 3. 

SCOTT, Jack B. hflf9 `ālâ. In: HARRIS, R. Laird (Org.). Dicionário Internacional de Teologia do Antigo Tes-
tamento. Tradução de Márcio Loureiro Redondo, Luiz Alberto T. Sayão e Carlos Osvaldo C. Pinto. São Paulo: 
Vida Nova, 1998. p. 1516.



A PRÁTICA DO JURAMENTO E SEU SIGNIFICADO NOS TEXTOS E CONTEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO
Marivete Zanoni Kunz

28Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

STENZEL, M. Juramento. In.: BAUER, Johannes B. Dicionário de teologia bíblica. 2.ed. Tradução de Helmuth 
Alfredo Simon. São Paulo: Loyola, 1978. Vol II, p. 593.

THOMSON, J. G. S. S. Juramentos. In: DOUGLAS, J. D. (Edit.). [et.al.]. O novo dicionário da Bíblia. 2.ed. São 
Paulo: Vida Nova, 1995. p. 892, 893.

WALTON, JOHN H; MATTHEWS, VICTOR H.; CHAVALAS, MARK W. The IVP Biblie Background 
commentary Old Testament. IVP Academic. Illinois: Downers Grove, 2000.

WENHAM, Gordon J. Word Biblical Commentary: Genesis 1–15. David A. Hubbard, Glenn W. Barker (Edit.). 
Dallas: Word Books, Publisher, 1987. Vol. 1. 

WIERSBE, Warren W. Comentário bíblico expositivo: Antigo Testamento. Tradução de Susana E. Klassen. Volu-
me 1 – Pentateuco. Santo André: Geográfica. 2007. 

YOUNGBLOOD, Ronald F. (Edit.); BRUCE, F. F.; HARRISON, R. K. (Co-edit.). Dicionário ilustrado da 
Bíblia. Tradução de Lucília Marques Pereira da Silva... [et.al.]. São Paulo: Vida Nova, 2004. 

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA 
DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL1

Bethel Baptist Church: The Developer of Traditional Pentecostalism

Dr. Josemar Valdir Modes2

RESUMO 
O presente estudo analisou a história da Igreja Batista Bethel, desde o seu 

surgimento e desenvolvimento na história. Essa comunidade manifestou clara 
hibridização cultural dos elementos teuto-russos dos imigrantes que colonizaram o 
noroeste do Rio Grande do sul com a teologia batista tradicional e o pentecostalismo 
sueco. Essa comunidade de fé foi a responsável pela denominação Batista Independente 
no Brasil, com centenas de igrejas estabelecidas e uma influência religiosa significativa 
no cenário religioso brasileiro.

Palavras-chave: Batistas. Tradicional. Pentecostal. Bethel.

ABSTRACT
This study analyzed the history of the Bethel Baptist Church, from its emergence 

and development throughout history. This community manifested a clear cultural 
hybridization of the German-Russian elements of the immigrants who colonized 
the northwest of Rio Grande do Sul with traditional Baptist theology and Swedish 
Pentecostalism. This faith community was responsible for the Independent Baptist 
denomination in Brazil, with hundreds of established churches and a significant 
religious influence on the Brazilian religious landscape.

Keywords: Baptists. Traditional. Pentecostal. Bethel.

1	  Texto apresentado como trabalho final no programa de Pós-Doutorado da Pontifícia Universidade Católica do Paraná, sob a orientação do 
Dr. Marcial Maçaneiro.

2	  Formado em Teologia pela Faculdade Batista Pioneira, tem especialização em Liderança e Gestão de Pessoas pela FABAPAR, mestrado 
livre na área de Missão Integral da Igreja pelo Seminário Teológico Batista Independente e mestrado em Teologia Pastoral pela FABAPAR. 
É doutor em História pela Universidade de Passo Fundo, na linha de pesquisa de Cultura e Patrimônio. É pós-doutorado pela Pontifícia 
Universidade Católica do Paraná. Trabalha como Pastor na PIB Ijuí e como Coordenador de Graduação na Faculdade Batista Pioneira. 
E-mail: dinho@batistapioneira.edu.br

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n1.002



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

30Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

INTRODUÇÃO
O pentecostalismo é o grupo religioso que mais cresceu no Brasil nas últimas décadas. Sendo 

considerado por muitos o fenômeno mais revolucionário da história do cristianismo no século 20, em 
poucas décadas as igrejas pentecostais reuniram uma quantidade enorme de pessoas em praticamente 
todos os continentes, influenciando diretamente o avanço do Evangelho no mundo.

Da mesma formo como o movimento cresceu, ele se tornou multifacetado, influenciou outros 
movimentos que não tinham ligação direta e originou movimentos novos. O Tradicionalismo Pentecostal3 
é uma nova forma de se estruturar uma igreja a partir de dois movimentos irreconciliáveis, mas que 
caminham juntos, numa espécie de hibridização cultural: a perspectiva batista tradicional e histórica com 
o universo do pentecostalismo sueco. Essa forma única de eclesiologia se origina em solo brasileiro, mais 
especificamente no interior do Rio Grande do Sul, e alcança diferentes regiões do País através do fluxo 
migratório. 

O objetivo dessa pesquisa não é esclarecer a perspectiva teológica do tradicionalismo pentecostal, 
nem mesmo toda a sua distribuição e derivação pelo Brasil. A proposta aqui será de estudar a principal 
comunidade – e não foi a primeira – que foi a responsável pelo desenvolvimento dessa forma única de 
pensar e estruturar igreja. Através do manuseio de algumas fontes e de referências bibliográficas, irá se 
descrever um breve histórico do desenvolvimento da Igreja Batista Bethel.

A Igreja Batista Bethel é uma comunidade ainda em funcionamento, com mais de um século de 
história, com uma cultura única e uma influência muito significativa. Dela derivaram diretamente e 
indiretamente dezenas de comunidades que perpetuaram o tradicionalismo pentecostal.

1. AS COMUNIDADES ORIGINADORAS DO TRADICIONALISMO 
PENTECOSTAL 

Foram duas comunidades religiosas, interligadas na história, que deram início ao que se conhece 
como Tradicionalismo Pentecostal (chamado em algumas pesquisas de pentecostalismo de imigração): a 
Igreja Batista Independente da Linha Timbaúva e a Igreja Batista Bethel. O primeiro grupo organizado foi 
a Igreja Batista Independente da Linha Timbaúva. Esta igreja foi mais limitada em seu escopo e, embora 
ainda exista na atualidade, nota-se que não foi a grande propulsora para os trabalhos convencionais e nem 
mesmo para a disseminação de novas igrejas. 

O número de imigrantes volinianos4 na Linha Timbaúva cresceu consideravelmente nos anos de 
1900. Havia cerca de cinquenta e cinco pessoas que se reuniam nas casas, num sistema de rodízio entre os 
participantes, funcionando como uma espécie de congregação da Igreja Batista Alemã da Linha República. 
O primeiro culto foi realizado na casa de Julio Eichelt no ano de 1912.5 Em 18 de maio de 1915, sob 
a orientação do pastor Friedrich Leimann e atendendo ao pedido da comunidade de se tornarem uma 

3	  TRADICIONALISMO PENTECOSTAL é uma junção das práticas batistas tradicionais das igrejas alemãs com o movimento pentecostal 
de primeira onda advindo da Suécia, além de requintes de hibridização com outras crenças e práticas comuns ao cenário brasileiro, uma 
singular herança cultural manifesta pelo grupo.

4	  VOLINIANOS são os imigrantes que vieram da Volínia, “que para muitos hoje é praticamente desconhecida, era um estado na Rússia, cuja 
sede de governo se situava em Zhitomir. O estado teve 17 distritos: Novograd-Volynsk, Labunsk, Volodymersk, Kovel, Zaslavsk, Ostrog, 
Rovno, Dombrovyts, Ovruch, Zhitomir, Chudniv, Lutsk, Dubno, Kremenetsk, Yampilsk, Bazalivsk e Starokanstantinovka Radomyshl. 
Do ano de 1795 até a Primeira Guerra Mundial todo o estado da Volínia pertencia à Rússia. Em 1920, no Tratado de Versalhes, a Volínia 
foi dividida entre a Rússia e a Polônia. O oeste foi anexado pela Polônia e o leste pela Rússia. Atualmente, a maior parte da antiga Volínia 
pertence à República da Ucrânia e uma parte menor à Bielorrússia. A Volínia foi uma terra com solos férteis, para a agricultura, lindas 
pastagens, enormes florestas com uma grande variedade de madeira. Ali, viviam muitos animais principalmente cervos, alces, cabritos 
montanheses e javalis selvagens. Também vários tipos de pássaros e os rios ricos em peixes. Tinha excelente clima com muita neve durante 
o inverno, verões quentes e prolongados e uma atmosfera seca e saudável. Tudo que se cultivava produzia bem.” Essa região foi ocupada por 
grande número de imigrantes alemães que, diante da miséria e fome, buscaram novas oportunidades de trabalho. Ao virem ao Brasil eram 
teuto-russos, com uma cultura hibridizada já, em contato com outros, para uma nova hibridização cultural. In. WUTZKE, Vilson. História 
do Imigrante Friedrich Wutzke – 100 anos. In. GUIMARÃES, Anete Rosane Krebs; KREBS, Holdi (org.). Caminhos percorridos pelos 
alemães da Rússia: na Colônia Guarani/Santa Rosa. Santa Rosa: Fundo Municipal de Cultura, 2015, p. 25-34

5	  DEPARTAMENTO DAS IGREJAS DE LÍNGUA ALEMÃ. Zum gedenken na die 50 jahre. Porto Alegre: Esperança, 1989?, p. 3.



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

31Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

igreja autônoma ligada à missão sueca (que tinha uma igreja em Guarani das Missões), foi oficialmente 
organizada a Igreja Batista da Linha Timbaúva. Esta é a primeira igreja de teuto-russos vinculada à missão 
sueca no Brasil.

Depois de organizada, esta comunidade foi inicialmente conduzida de forma itinerante por 
Erik Jansson, Gunnar e John Sjöberg e Alfred Winderlich. Teve Robert Busch como pastor efetivo na 
comunidade. Como tinha poucos membros, em muitos momentos da história a Igreja Batista da Linha 
Timbaúva compartilhou pastores de outras comunidades, que realizavam aos trabalhos na localidade em 
momentos específicos.6

É a partir da segunda igreja teuto-russa que o processo de proliferação de comunidades com teologia 
pentecostal de imigração, advindas do hibridismo cultural, se tornou uma realidade. Esta identidade 
construída, que é “um significado cultural e socialmente atribuído”7 (nem todas as diferenças existentes no 
grupo foram pensadas para serem contrastantes), faz com que as comunidades se caracterizem pelo contato 
com semelhantes e ao mesmo tempo pelo distanciamento dos estranhos, fazendo oposição a eles em 
muitos momentos. É desta segunda igreja que partem as iniciativas convencionais, que são agrupamentos 
de igrejas semelhantes, e o padrão de organização institucional de práticas das comunidades. Trata-se da 
Igreja Batista Independente Betel da Linha Doutor Pederneiras, chamada no início de Igreja Batista Bethel. 
Ela se tornou o modelo padrão para a criação de outras igrejas. Aprofundar o estudo sobre esta igreja faz 
conhecer os traços culturais da CIBILA e seu início.

A de Igreja Batista Bethel surge num cenário de disputa ideológica e doutrinária. Em 1911 houve 
iniciativas de doutrinamento entre os imigrantes vindos da Europa e da Rússia que se estabeleceram na 
região da Linha Doutor Pederneiras, por meio da pregação do pastor Willi Leimann8 e outros envolvidos 
neste trabalho. Os convertidos inicialmente se filiaram à Igreja Batista da Linha República, uma igreja 
pertencente à Convenção das Igrejas Batistas Alemãs do Rio Grande do Sul.9 A partir de 1912 alguns 
destes convertidos passaram a manifestar insatisfações com relação a igreja a qual estavam filiados. Heinrich 
Koch liderou os descontentes, que queriam abandonar algumas práticas que consideravam contraditórias 
com a sua interpretação bíblica. As discussões surgiram dentro da Igreja Batista da Linha República e 
estavam relacionadas a diferentes compreensões sobre o uso do fumo e da bebida alcoólica. Houve várias 
reuniões buscando equacionar a questão, mas os críticos que não concordavam com a plantação de tabaco 
e o consumo do fumo e da bebida alcoólica não se contentaram com as explicações dadas e buscaram uma 
oportunidade para romper com aquela igreja. O rompimento tinha um preço elevado, pois havia famílias 
divididas nas discussões.10

Esta vontade de ruptura fez com que o colono Heinrich Koch estabelecesse contato com o missionário 
Jansson, para que ele liderasse o grupo de batistas que estava descontente com a Igreja Batista da Linha 
República,11 que no início era formado por cerca de 20 pessoas. Heinrich Koch (que se comunicava bem na 
língua portuguesa) e Friedrich Oswald12 foram visitar o missionário Jansson, que estava na casa da família 
6	  DEPARTAMENTO DAS IGREJAS DE LÍNGUA ALEMÃ, 1989?, p. 3. 
7	  SILVA, Tomás Tadeu da. A produção social da identidade e da diferença. In. SILVA, T. T. (Org.). Identidade e diferença: A perspectiva 

dos estudos culturais. Petrópolis: Vozes, 2000, p. 89.
8	  WILLI LEIMANN “nasceu no dia 3 de abril de 1888 na Letônia e faleceu no dia 9 de novembro de 1962. Em 1894, seus pais emigraram 

para o Brasil. Depois de um breve curso teológico, dedicou-se ao trabalho missionário. De 1908 até 1921 foi pastor da Igreja Batista Leta da 
Linha 11, em Ijuí. De lá ele fez muitas visitas a outros grupos de batistas alemães em Ijuí e em todo o Estado. Teve parte ativa na organização 
da Convenção das Igrejas Batistas Alemãs do Rio Grande do Sul, de linhagem tradicional, e foi seu primeiro secretário de 1910 a 1916. 
Antes do tempo, ele se retirou da ativa. Cedo surgiram algumas complicações corporais, a tal ponto dele ficar cada vez mais quieto. Mesmo 
assim, acompanhou com muito interesse o desenvolvimento da Convenção das Igrejas Batistas Alemãs do Rio Grande do Sul.” In. Jornal 
Missionsbote, n. 1, jan. 1963, ano 37.

9	  A CONVENÇÃO DAS IGREJAS BATISTAS ALEMÃS DO RIO GRANDE DO SUL representa na atualidade o grupo de igrejas que 
compõe a Convenção Batista Pioneira do Sul do Brasil, de linhagem tradicional e de traços culturais germânicos.

10	 BERG, Olavo. Entrevista com Henrique Koch e participação especial de Lisa e Alfredo Winderlich. Pelotas, 18 de fev. de 1960. 9ª 
Assembleia das Igrejas Batistas Independentes do Brasil. Áudio.

11	 PRIMÓRDIOS: Suécia e Brasil. Boletim Informativo, n. 56, ano 22, out./dez. 2011, p. 12-13.
12	 FRIEDRICH OSWALD foi eleito como ancião da igreja em 1922 e permanece no cargo por 32 anos ininterruptos. In. IGREJA BATISTA 



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

32Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Carlson, em Ijuí. Na conversa com o missionário perceberam que o grande desafio seria a comunicação. 
Jansson não falava alemão e nem mesmo português neste primeiro encontro, mas por meio de poucas 
palavras e gestos entenderam que deveriam trabalhar juntos. Ele foi convidado para visitar o grupo em 
1912, período em que os convertidos ainda se reuniam nas casas em Pederneiras, principalmente na casa 
da família Fiedler13, passando a acompanhar o grupo com certa regularidade. Sem esta aproximação do 
missionário com os descontentes, a divisão da Igreja Batista da Linha República não teria acontecido ou 
seria em proporções muito menores do que foi. O missionário se valeu da oportunidade para organizar o 
seu grupo de trabalho e expandir os interesses da missão sueca.14

Em 1917, as discussões internas na Igreja Batista da Linha República se tornam mais intensas. Foi 
organizada uma conferência das igrejas batistas alemãs para discutir diversos temas, dentre eles a questão 
do tabaco. Um comitê foi formado para discutir o assunto e, Jansson, que estava hospedado na casa onde 
ocorreram as discussões, foi convidado a participar. Aqueles que queriam ter liberdade para plantar o 
tabaco pediam que seus opositores lhes fornecessem uma referência bíblica específica que proibisse seu 
cultivo. Obviamente ela não existe, por isso foi fácil para o comitê decidir que cada um teria liberdade 
para agir como quisesse, tendo em vista que os opositores eram a minoria. Para Jansson, o comitê era 
tendencioso, pois a maior parte dos componentes estava interessada no plantio do tabaco.15

Jansson afirmou em seus escritos que evitou visitar membros da Igreja Batista da Linha República 
(mas os contatos aconteceram constantemente), e que após vários convites se propôs a ajudá-los a se 
organizarem como igreja novamente, baseados nos princípios que acreditavam ser os corretos e que 
coincidentemente convergiam com a sua proposta de trabalho.16 Esta saída da Igreja Batista da Linha 
República deixou marcas no relacionamento destes conhecidos. Por muitos anos houve a decisão de 
afastamento entre as igrejas17, embora estivessem separadas por poucos quilômetros de distância e fossem 
compostas por pessoas que eram parentes entre si. Foram os membros da Igreja Batista da Linha República 
que tomaram a iniciativa de aproximação, ao convidarem aqueles que saíram da igreja em 1917 para uma 
Festa de Ação de Graças, em 1931.18

Após o afastamento da Igreja Batista da Linha República, os dissidentes se juntaram à Igreja sueca 
Bethel, na cidade de Guarani, e ficaram sob a direção de Jansson. Em 1918, os membros fundadores da 
Igreja Bethel, de origem sueca, exigiram que os alemães que haviam se tornado membros deixassem a igreja. 
A nova discussão envolvendo os dissidentes da Igreja Batista da Linha República foi ocasionada porque 
os teuto-russos se tornaram maioria na igreja sueca e, dentro do sistema de governo batista, pelo número 
passaram a tomar as decisões, principalmente de ordem cultural. Os suecos se sentiram prejudicados em 
sua própria igreja, exigindo a retirada dos que haviam se aproximado posteriormente. Os alemães saíram e 
receberam 800 mil réis pelo trabalho empenhado na construção da capela, o que eles aceitaram para evitar 
mais brigas.19 Nas duas rupturas manifestam-se claras relações de poder. É um poder simbólico, conforme 
apontado por Bourdieu, legitimado pela posição social de quem fala.20 No grupo, o missionário era a pessoa 
com maior capital simbólico – conhecimento da Bíblia – e, por isso, estava certo em suas considerações. A 
democracia teorizada pelo grupo era praticável enquanto todos pensavam de forma parecida. Fora isso, o 
grupo majoritário e detentor do poder simbólico impunha a sua vontade.21

BETHEL. Livro de Atas 03, ata de 20 de fevereiro de 1954, p. 35.
13	 BERG, 18 fev. 1960, Áudio. 
14	 JANSSON, Erik. Under Söderns Kors I. Örebro. Örebro Missionsförenings Förlag, 1941, p. 123.
15	 JANSSON, 1941, p. 123-124.
16	 JANSSON, 1941, p. 123-124.
17	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 29 de novembro de 1919, p. 33-34.
18	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 03 de maio de 1931, p. 172.
19	 JANSSON, 1941, p. 128.
20	 BOURDIEU, Pierre. Algumas propriedades dos campos. In. BOURDIEU, Pierre. Questões de sociologia. Rio de Janeiro: Marco Zero, 

1983, p. 89.
21	 ZANELLA, Andréa Vieira; PRADO FILHO, Kléber; ABELLA, Sandra Iris Sobrera. Relações sociais e poder em um contexto grupal: 



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

33Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Jansson acompanhou o grupo de alemães e, em 14 de dezembro de 1918, ajudou-os na elaboração 
dos planos para a reorganização da Igreja Batista Bethel22 da Linha Doutor Pederneiras23, oficialmente 
fundada em 15 de dezembro de 1918 e constituída de 163 membros.24 Este número é a soma dos que se 
tornaram membros nas assembleias realizadas em dois dias consecutivos25: 15 e 16 de dezembro de 1918.26 
Como a ruptura com a igreja da Convenção das Igrejas Batistas Alemãs do Rio Grande do Sul se deveu, 
sobretudo, às diferenças no entendimento acerca da plantação de fumo e da ingestão de bebida alcoólica, na 
assembleia de fundação os presentes prometeram solenemente ao missionário que jamais plantariam fumo 
ou fariam ingestão de bebida alcoólica, e as pessoas que o fizessem seriam excluídas do rol de membros 
da igreja.27 Criou-se a Igreja Batista Bethel, segundo os princípios abordados por Durkheim quando ele 
descreve as crenças religiosas, dizendo que

São comuns a determinada coletividade que faz profissão de aderir e de praticar os ritos 
ligados a elas. São sempre pessoas admitidas a título individual, por todos os membros desta 
coletividade; são coisas do grupo e constituem a sua unidade. Os indivíduos que a compõem 
se sentem ligados uns aos outros pelo simples fato de terem uma fé comum. Uma sociedade 
cujos membros estão unidos pelo fato de conceber, da mesma maneira, o mundo sagrado 
e suas relações com o mundo profano, e de traduzir essa concepção comum em práticas 
idênticas, é o que se chama de igreja.28

A criação de comunidades independentes, como a Igreja Batista Bethel, seguia normalmente dois 
caminhos basilares: a estruturação física da nova comunidade e a sua organização simbólica do credo e do 
comportamento ritual, muitas vezes assimilando elementos de outros contextos religiosos, destoando do 
grupo do qual saíram.29 A fé se tornou a principal manifestação cultural deste grupo e passou a exprimir a 
identidade essencial dos Batistas Independentes. Nesta relação de cultura e identidade é importante notar 
que

reflexões a partir de uma atividade específica. Estudos de Psicologia, Universidade Federal de Santa Catarina, 2003, 8(1), p. 85-91.
22	 A IGREJA ADOTA O NOME “BETEL” desde o seu início, dando continuidade ao nome que tinha quando ainda estava ligada aos 

imigrantes suecos. Na primeira ata fala-se da igreja como Igreja Batista Alemã Bethel, mas nas demais atas menciona-se apenas o nome 
Igreja Batista Betel, retirando a expressão “alemã” e o “h” do nome Betel. In. IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 15 de 
dezembro de 1918, p. 14.

23	 O NOME DA IGREJA ESTÁ SEMPRE ASSOCIADO À LOCALIDADE – o lugar/terra tem importância singular para os imigrantes 
que colonizaram a região, a ponto de incorporarem o nome da localidade num dos seus principais elementos identitários: a comunidade 
religiosa. Todas as igrejas da Convenção Batista Independente de Língua Alemã carregam em seu nome alguma identificação com o lugar 
onde estão inseridas. É como se o lugar ocupasse posição central na construção destas identidades, e de fato era. “O lugar é tido como a 
base da vida cotidiana e da sociabilidade entre as pessoas. O sentimento de pertencimento ao lugar está relacionado ao trabalho acessório, 
às formas de solidariedade, às atividades lúdico-religiosas, às relações de parentesco e vizinhança e à perspectiva dos filhos em continuar 
na propriedade e na agricultura.” Nesta perspectiva, o lugar ganha a dimensão da segurança da continuidade da própria comunidade, pois 
é ele o espaço determinador de sua existência e funcionamento. In. MOREIRA, Erika Vanessa; HESPANHOL, Rosângela Aparecida de 
Medeiros. O lugar como uma construção social. Revista Formação, n.14, v.2, p. 58. Sobre esta relação entre o território e a identidade, 
Haesbaert escreve que “o território envolve sempre, ao mesmo tempo [...] uma dimensão simbólica, cultural, por meio de uma identidade 
territorial atribuída pelos grupos sociais, como forma de controle simbólico sobre o espaço onde vivem (sendo também, portanto, uma 
forma de apropriação), e uma dimensão mais concreta, de caráter político disciplinar: a apropriação e ordenação do espaço como forma de 
domínio e disciplinarização dos indivíduos.” In. HAESBAERT, Rogério. A noção de rede regional a partir da migração gaúcha no Brasil. 
Território, ano 3, n. 4, jan.-jun., 1998, p. 42.

24	 NO SOMATÓRIO DE MEMBROS, em dois dias, a Igreja recém organizada tem 163 ou 164 membros em seu rol (147 ou 148 da primeira 
assembleia mais os 16 da segunda). O secretário da assembleia faz uma soma na ata, após a listagem dos membros fundadores, e chega ao 
número de 92 pessoas, mas contagens posteriores mostram que foram apenas 91 membros fundadores. Segundo os dados apresentados pelo 
missionário Jansson, o número é de 163 membros, o que aponta para um erro no somatório da primeira ata e está de acordo com as somas 
realidades posteriormente. IGREJA BATISTA BETHEL Livro de atas 01, ata de 16 de dezembro de 1918, p. 15-16. 101 dos 147 membros 
citados na primeira assembleia são alemães-russos, vindo em sua maioria da Volínia, o que equivale a cerca de 70% dos membros da igreja 
originários desta mesma região.

25	 A ATA DE ORGANIZAÇÃO traz no final da parte 08, parte que corresponde aos fundadores da igreja, um somatório de 92 pessoas. Mas 
há apenas 84 nomes na lista. Quando se considera o nome de pessoas que receberam cargos e são listados no decorrer da ata, sem estarem 
na lista de membros fundadores, a constar Erik Jansson, Carl Welander, Josef Zimmermann, Gustaf Fischer, Julius Bloch, Rudolf Tonn, 
Hermann Vogel, chega-se à soma de 91 pessoas. Há a possibilidade de se incluir no somatório o nome de Johann Konrad, que era da igreja 
sueca e estava presente na reunião, mas é pouco provável que tenha sido membro da igreja. In. IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 
01, ata de 15 de dezembro de 1918, p. 02-08.

26	 JANSSON, 1941, p. 129.
27	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 15 de dezembro de 1918, p. 01.
28	 DURKHEIM, Emile. As formas elementares da vida religiosa. O sistema totêmico na Austrália. São Paulo: Paulinas, 1989, p. 75.
29	 A respeito da fundação das comunidades livres: DREHER, Martin. Igreja e germanidade. São Leopoldo: Sinodal, 1984, p. 55.



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

34Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

A cultura pode existir sem consciência da identidade, ao passo que as estratégias de 
identidade podem manipular e até modificar uma cultura que não terá então quase nada em 
comum com o que ela era anteriormente. A cultura depende em grande parte de processos 
inconscientes. A identidade remete a uma norma de vinculação, necessariamente consciente, 
baseada em oposições simbólicas. A identidade existe em função da cultura e exprime suas 
características distintivas mais marcantes, atribuindo vínculos simbólicos que permitem 
estabelecer classificações de pertencimento, de inclusão ou de exclusão. A oposição referida 
é simbólica, centrada em códigos culturais particulares, que caracterizam cada grupo social 
e, dessa forma, “excludente” no sentido de identificação e de pertencimento a tal grupo.30

2. O DESENVOLVIMENTO DA IGREJA BATISTA BETHEL
Reconhecendo o trabalho do missionário Erik Jansson, a Igreja Batista Bethel o convidou para ser o 

seu pastor em 02 de agosto de 1919. A votação, contudo, não foi unânime, por causa do posicionamento 
firme de Jansson naquilo que acreditava. A Igreja Batista Betel não tinha um ano de fundação quando 
alguns membros passaram a questionar a legitimidade da proibição da ingestão de bebida alcoólica e da 
plantação de tabaco, elementos decisivos na organização deste grupo.31

A organização da Igreja Batista Bethel foi significativa para seus membros. Seyferth, em seus estudos 
sobre a cultura e a imigração, destacou a naturalidade destas aproximações ao dizer que

um dos efeitos mais importantes dessa situação é a aglutinação de pessoas da mesma origem 
(étnica ou regional) em grupos étnicos mais ou menos identificados com valores culturais 
próprios. Os elementos culturais valorizados são praticamente os mesmos, tanto para os 
colonos, como para os imigrantes, que permaneceram em áreas urbanas: entre eles destacam-
se a conservação do idioma e dos costumes, sendo que a diferenciação se afirma sobre valores 
religiosos, morais, familiares, associativos, culturais.32

Como não tinham um templo, inicialmente passaram a se reunir debaixo de árvores, isso quando não 
chovia. Em assembleia decidiram que a casa do ancião da igreja33 seria considerada como o endereço oficial 
da comunidade até que se construísse uma capela para as reuniões.34 Em sua segunda assembleia ordinária, 
em fevereiro de 1919, menos de dois meses após a sua organização, a comunidade decidiu pela construção 
da capela35 na Linha Doutor Pederneiras. Todos os membros deveriam ajudar no empreendimento, que 
seria dirigido por um comitê de construção36 eleito em assembleia.37

2.1 A ESTRUTURA COMO UM MARCO GEOGRÁFICO 
Em 4 de outubro de 1919, a Igreja Batista Bethel passou a usar a sua nova capela na Linha Doutor 

30	 CUCHE, Denys. La noción de cultura em Las ciências sociales. Tradução: Paula Mahler. Buenos Aires: Nueva Visión, 2002, p. 176.
31	 O PRIMEIRO PASTOR DA IGREJA foi Erik Jansson, escolhido por votação, que tinha em sua assembleia 62 votantes e destes 31 votam 

a favor, 2 contra e 30 não se posicionam. In. IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 02 de agosto de 1919, p. 30.
32	 SEYFERTH, Giralda. Imigração e cultura no Brasil. Brasília: Universidade de Brasília, 1990, p. 83.
33	 ANCIÃO, PRESBÍTERO OU PRESIDENTE: as três designações foram usadas dentro da comunidade da Igreja Betel para se referir ao 

principal líder da igreja e que não era o pastor. A expressão corresponde ao substantivo alemão Ältester, que carrega consigo a ideia de alguém 
experiente primeiramente. Com a institucionalização da igreja, passou-se a chamar o ancião de presidente. Em alguns momentos a Igreja teve 
um ancião para cuidar das questões espirituais e um presidente para os assuntos administrativos.

34	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 15 de dezembro de 1918, p. 10.
35	 PARA A CONSTRUÇÃO DA CAPELA decidiu-se que cada família deveria doar 3 mil réis para a aquisição do material para a construção 

e o pagamento de eventuais despesas com mão de obra. Mas, apesar de toda esta organização, as questões teológicas relacionadas às proibições 
da igreja geraram muito desgaste e investimento de tempo, atrasando a construção da capela. Outro motivo para a demora estava relacionado 
a dificuldade de se conseguir tábuas para a construção. In. IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 03, ata de 26 de março de 1969, p. 
230; IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 02 de agosto de 1919, p. 30.

36	 O COMITÊ DE CONSTRUÇÃO DA PRIMEIRA CAPELA era composto pelos seguintes membros, representando as diferentes 
Linhas: da linha Pederneiras, os irmãos Rudolf Fischer e Gottfried Kelm; da linha Abrantes, o irmão W. Steinbremer; da linha 23 de Julho, 
o irmão Julius Bloch; da linha 8 de Agosto, o irmão Heinrich Koch e da linha 7 de Setembro, A. Schulz. In. IGREJA BATISTA BETHEL. 
Livro de atas 01, ata de 8 de fevereiro de 1919, p. 17.

37	 OS COMITÊS são uma característica dos batistas para a realização de trabalhos maiores. In. IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 
01, ata de 8 de fevereiro de 1919, p. 17.



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

35Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Pederneiras.38 A inauguração oficial da capela ocorreu no dia seguinte e foi presidida pelo pastor Jansson.39 
Esta capela foi ampliada em 1930.40 A comunidade em estudo ainda teve outras duas capelas. A primeira foi 
destruída por um incêndio acidental, ocorrido em 17 de março de 1942 e causado por uma fagulha levada 
pelo vento dos tocos de árvores queimados nas proximidades. Toda a construção, com seu imobilizado, foi 
perdida. Ela foi substituída por outra maior e mais moderna.41

A construção de um cemitério foi significativa para a fidelização de seus membros. Ao lado da capela 
da Linha Pederneiras já havia um imenso espaço destinado ao cemitério, cuja construção foi concluída 
em 1927. O cemitério era destinado aos membros, mas quem não era membro poderia ser enterrado ali 
mediante o pagamento de uma taxa. Pertencer à igreja representava ter a segurança de um enterro “digno”, 
o que era uma forma de dominação e sujeição dos membros, que faziam de tudo para permanecer na Igreja 
para serem enterrados em seu cemitério.42

O espaço físico é significativo para as comunidades batistas. Ele é um marco na sociedade e, em 
muitos contextos, fazia frente ao catolicismo.43 A construção criou um ambiente por meio do qual se 
persuade pela aparência. É um capital simbólico usado pela religião em termos de convencimento dos fiéis. 
Desta forma os elementos não verbais comunicam tanto quanto a pregação ou, em outra perspectiva, a 
pregação é empoderada pela marca visível na sociedade.44

Logo em seu início, percebe-se uma estrutura básica de funcionamento na Igreja Batista Bethel, com 
cargos definidos. Na ata de organização estabeleceu-se que a liderança desta comunidade será feita pelo 
ancião/presidente que, junto com o segundo ancião, o secretário, o tesoureiro, os diáconos e os revisores 
de caixa comporiam a diretoria. Além destas funções, a comunidade escolheu os regentes dos corais e 
professores para a Escola Bíblica Dominical. Esta foi a estrutura básica da Igreja Batista Bethel que se 
mantém até a atualidade.45

Também se evidenciou a estrutura congregacional de governo na Igreja Batista Bethel, em que a 
assembleia46 é o fórum oficial das decisões e todos os membros têm o direito de expressar a sua opinião e o 
de votar quando uma questão é debatida. No início as assembleias eram bem frequentes, ocorrendo de dois 
em dois meses, no domingo que antecedia a lua cheia. Mais tarde, passaram a ocorrer de três em três meses 
e, a partir da década de 80, deixaram de ter uma regularidade fixa, ocorrendo quando necessário, ao final do 
culto de ceia, além de uma assembleia anual na qual as pessoas eram escolhidas para os cargos. 

Além de ampliações na estrutura física, ocorreu a estruturação legal da Igreja Batista Bethel. O 
38	 JANSSON, 1941, p. 132.
39	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 04 de outubro de 1919, p. 32-33.
40	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 06 de setembro de 1930, p. 163.
41	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 08 de outubro de 1927, p. 138.
42	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 08 de outubro de 1927, p. 138.
43	 SEYFERTH, 1990, p. 51.
44	 STORTO, L. J. Discurso religioso midiático: argumentação e língua falada em pregações evangélicas. 2015. Tese (Doutorado em Estudos 

da Linguagem). Londrina: Universidade Estadual de Londrina, 2015, p. 50. 
45	 ELEITOS para os cargos na primeira assembleia: Daniel Bieler como ancião e presidente; Johann Schulz como secretário; Johann Oswald 

como tesoureiro; Fridrich Oswald como segundo ancião e vice-presidente; Rudolf Fischer como vice-secretário. A igreja elegeu também os 
seguintes diáconos: Ludwig Weiss para a linha Abrantes; Stefan Wolter para a linha Pederneiras e 13 de Maio; Josef Zimmermann para a 
linha 23 de Julho; Gustaf Fischer para a linha 8 de Agosto; Eduard Lechner para a linha 7 de Setembro. Ludwig Arndt foi escolhido como 
dirigente do coral e da orquestra de sopro da Linha Pederneiras e Gustaf Fischer como dirigente do coral da Linha 8 de Agosto. Como 
dirigente da escola dominical foi escolhido Daniel Bieler, auxiliado pelos professores: Andreas Schulz na Linha 7 de Setembro; Julius Bloch 
com o auxiliar Rudolf Tonn para a Linha 23 de Julho; e Hermann Vogel para a Linha Pederneiras. IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de 
atas 01, ata de 15 de dezembro de 1918, p. 08-09.

46	 A SERIEDADE DAS DISCUSSÕES DAS ASSEMBLEIAS é evidenciada pela frequência de seus membros e também pelos assuntos 
tratados. Elas regram a vida da comunidade e também a vida pessoal. Estabelece-se, para um bom andamento das assembleias, algumas 
regras parlamentares, dentre as quais se destaca que cada membro tinha direito a três manifestações apenas. Se quisesse se pronunciar mais 
uma vez, dependia de autorização especial da assembleia. As regras são formuladas devido aos excessos. Todos os assuntos polêmicos (alguns 
constrangedores, como embriaguez e adultério), eram apresentados abertamente na assembleia, expondo as pessoas. Este tipo de exposição 
gerava grandes discussões e polarizações, pois as pessoas mais próximas tendiam a defender o acusado e os mais distantes desejavam punir 
com a exclusão. Algumas assembleias foram marcadas por xingamentos. In. IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 04 de 
fevereiro de 1922, p. 78.



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

36Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

missionário Jansson apresentou à assembleia da comunidade o primeiro texto do que se tornaria o estatuto47 
da Igreja.48 Este material escrito foi lido em uma reunião e aprovado pela maioria.49 No ano de 1935, a 
igreja foi registrada com o nome “Betel”, embora este nome já fosse usado deste seu início e aparecesse em 
documentos desde 1924.50 A nova concepção estatutária reflete o processo de reterritorialização51 oficial 
do grupo. Ocorre no processo uma modificação, com a necessidade de adaptação e transformação dos 
códigos, para que a mudança seja efetiva.52

Todos os investimentos estruturais foram realizados com a ajuda e a contribuição voluntária dos 
membros da igreja. Todos puderam participar, mas nem todos se envolveram. Em 1973, a igreja chegou 
a cogitar a possibilidade de mencionar em assembleia o nome dos membros que não contribuíam 
financeiramente com os trabalhos.53 Estabeleceu-se na década de 80 um valor de contribuição por membro, 
para que a igreja conseguisse atender as diferentes demandas: a escola, o cemitério, a compra de um carro, 
o sustento pastoral. Mas a contribuição voluntária é o marco desta comunidade, como também das outras 
que surgem a partir dela. As divergências internas alteravam as entradas, pois os descontentes paravam de 
contribuir financeiramente com a comunidade. A insatisfação com os pastores foi o principal elemento de 
discórdia na Igreja Batista Bethel.54

2.2 O ENVOLVIMENTO SOCIAL COMO MARCO DE PRESENÇA
Um dos trabalhos sociais sustentados pela Igreja Batista Bethel foi a sociedade escolar por ela 

organizada. Em 1919 há registros de comentários de membros mais idosos que destacaram a importância 
do estudo para os filhos dos colonos55. Na assembleia de 29 de novembro de 1919, um membro foi 
drástico ao dizer que a falta de uma escola para os filhos fazia com que eles “crescessem como bois”, o 
que foi extremamente ofensivo para os demais. Este membro se retratou na assembleia seguinte, pedindo 
desculpas pela infeliz expressão, mas o seu pensamento surtiu efeito.56

Diante da necessidade do ensino formal, a Igreja Batista Bethel decidiu contratar um professor. 
Não há o registro do seu nome nas atas, mas sabe-se que seu sobrenome era Steinbrenner. Este senhor foi 
escolhido como professor das crianças, com salário de 50 mil réis. Cada família deveria contribuir com 
10 mil réis por ano, tendo ou não filhos na escola. Quem tivesse filhos matriculados, deveria acrescentar 
ao valor mais mil réis por mês. Motivações religiosas podem ser percebidas na criação da escola para os 
filhos dos membros da Igreja Batista Bethel. Havia o interesse de que não estudassem com católicos e 
luteranos.57 As escolas confessionais eram um reforço na transmissão dos conceitos religiosos pretendidos 
47	 OS ESTATUTOS EXERCEM DOMÍNIO. Eles são enquadrados por Weber como dominação legal, apontando para leis e orientações 

estabelecidas por um grupo de indivíduos, que são aceitas e obedecidas formalmente pelos demais. Estas regras podem definir a conduta das 
pessoas em seu âmbito particular como também coletivo. Neste princípio não se obedece a uma pessoa, mas à regra instituída, que é usada 
pela classe dirigente para regrar a vida comum. In. WEBER, M. Die drei reinen Typen der legitimen Herrchaft. Wirtchaft und Geseltschaft. 
4. ed. organizada e revista por Johannes Winkelmann. Tübingen, J. C. B. Mohr, 1956, v. 2. p. 551-558.

48	 O PRIMEIRO ESTATUTO foi redigido nos bastidores. Não se sabe ao certo quais pessoas estavam envolvidas na redação ou se ele foi 
elaborado apenas pelo missionário. Ele é instrumento de regramento da comunidade e tem papel oficial na organização deste grupo religioso. 
Um pormenor interessante é que o escrito foi redigido na língua alemã e depois traduzido para o português, visando através dele fazer o 
registro oficial da instituição. In. IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 17 de novembro de 1934, p. 231-241.

49	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 17 de novembro de 1934, p. 231-241.
50	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 04, ata de 14 de janeiro de 1978, p. 69.
51	 RETERRITORIALIZAÇÃO é um conceito que provém da geografia e é trabalhado principalmente por HAESBAERT, R., na obra 

Identidades territoriais. In. ROSENDAHL, Z.; CORRÊA, R. L. (Org.) Manifestações da cultura no espaço. Rio de Janeiro: Eduerj, 1999. 
p. 169-190. Para mais informações sugere-se a leitura da obra.

52	 CLAVAL, Paul. A Geografia Cultural. Tradução de Luiz Fugazzola Pimenta; Margareth Afeche Pimenta. Florianópolis: Ed. da UFSC, 
1999, p. 159.

53	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 04, ata de 27 de janeiro de 1973, p. 32.
54	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 04, ata de 14 de janeiro de 1978, p. 69.
55	 SOBRE AS ESCOLAS RURAIS, Seyferth destaca que elas não surgiram por motivos étnicos apenas, mas, sobretudo, “porque o governo 

brasileiro não deu atenção à questão do ensino e, o que é mais grave, ao ensino primário, nas regiões povoadas com imigrantes. In. 
SEYFERTH, 1990, p. 28.

56	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 29 de novembro de 1919, p. 33-34.
57	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 29 de novembro de 1919, p. 33-34.



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

37Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

pelas comunidades.58

Com o crescimento da escola, criou-se uma Sociedade Escolar. Esta sociedade pediu autorização da 
igreja para a construção de uma escola em alguma propriedade da Igreja Batista Bethel (este local não pôde 
ser identificado), e a assembleia autorizou a construção.59 Com o passar dos anos, esta escola desapareceu 
dos registros e é provável que tenha sido assimilada pela iniciativa pública, uma vez que uma escola estadual 
surgiu na região em que estava situada esta escola confessional. Também é possível que esta falta de citação 
esteja vinculada ao período da Nacionalização (1937-1945)60 e da Segunda Guerra Mundial (1939-
1945)61, que praticamente extinguiu as assembleias e trouxe implicações sobre a escola na qual se lecionava 
em alemão. 

Vale destacar a importância dessa escola alemã, pois a língua é fator decisivo de identificação interna 
e de expressão das crenças. “Religião se expressa, entre outros modos, por meio da língua. O caráter da 
língua influencia a forma da expressão religiosa; às vezes, também o conteúdo. Palavras perdem e ganham 
os seus significados no processo de tradução”.62 Como identificadora de um determinado grupo social, a 
língua adquire o papel de “um código essencial em virtude do seu caráter relacional, responsável pela inter-
relação, comunicação e difusão cultural”, ou seja, “é o conjunto de hábitos linguísticos que permitem a uma 
pessoa compreender e se fazer compreender”.63 Além de ser um elemento estruturado no contexto cultural 
das comunidades Batistas Independentes de Língua Alemã, a língua é elemento estruturante, transmitindo 
os valores e preceitos a serem seguidos pelos novos grupos que foram originados.

2.3 UM SISTEMA DE GOVERNO COMO UM MARCO DE PERTENCIMENTO
A Igreja Batista Bethel, por meio das suas assembleias, tentava regulamentar a vida das pessoas. 

Casamentos, questões de propriedade, o envolvimento ou não das autoridades civis em determinados 
assuntos, moralidade e outras questões eram decididas pela assembleia. Dentre os assuntos abordados 
pela assembleia com repercussões sobre a vida particular dos membros estava a questão dos casamentos. 
Noivados com pessoas de fora da comunidade dependiam de autorização. Várias pessoas foram excluídas 
por se casarem com quem não era da Igreja Batista Bethel. O pastor da igreja não tinha autorização para 
realizar casamentos “mistos”.64 Somente a partir de 1945 é que se percebe uma postura de diálogo mais 
presente na igreja e em assembleia decidiu-se não excluir automaticamente aqueles que casavam com não 
membros.65 Para a preservação e a manutenção cultural, o efeito de regular sobre a formação das famílias 
foi de fundamental importância, inibindo a entrada de pessoas de cultura diferente, recurso usado pela 
igreja com o assentimento das famílias. Esta atividade reguladora das assembleias e a exclusão sumária 
de membros que transgredissem as leis impostas pela liderança limitava muito o conceito de democracia 
defendido pelo grupo.

O conjunto das instituições étnicas se completa com a família, reduto íntimo da etnicidade, 
58	 GARDOLINSKI, Edmund. Escolas e colonização polonesa no Rio Grande do Sul. Porto Alegre/Caxias do Sul: EST/EDUCS, 1977, 

p. 13.
59	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 04 de abril de 1925, p. 123.
60	 A NACIONALIZAÇÃO E A PROIBIÇÃO DA UTILIZAÇÃO DE LÍNGUA ESTRANGEIRA: “Pelo Decreto-Lei nº 406 de 04 

de maio de 1938, nos Artigos 85, 86 e 87, o Presidente Getúlio Vargas proibiu o uso de línguas estrangeiras no ensino escolar e censurou a 
publicação de obras em línguas estrangeiras In. BRASIL. Decreto-lei n.º 406 de 4 de maio de 1938. LEX: Coletânea de legislação com 
notas coordenadas e índices sistemáticos, organizada pelo plano de autoria do advogado Dr. Pedro Vicente Bobbio. Legislação Federal. São 
Paulo: Lex, Ano II, p. 172, 1938. Seção 1.

61	 A SEGUNDA GUERRA MUNDIAL trouxe desafios para as igrejas com imigrantes alemães. Com a entrada do Brasil na Guerra, em 
1942, um movimento popular fez com que estabelecimentos comerciais de alemães fossem depredados. “Foi promulgado um decreto-lei 
contra os estrangeiros oriundos dos países do Eixo. Com esta lei tornou-se quase impossível a realização dos cultos nestas comunidades de 
imigrantes.” In. CONVENÇÃO BATISTA PIONEIRA DO SUL DO BRASIL. Os pioneiros: 1910-2010: 100 anos de história da 
Convenção Batista Pioneira do Sul do Brasil. Curitiba: Convenção Batista Pioneira do Sul do Brasil, 2010, p. 59.

62	 DROOGERS, André. Religiosidade Popular Luterana. São Leopoldo: Sinodal, 1984, p. 29.
63	 SAUSSURE, Ferdinand de. Curso de linguística geral. Tradução de Antonio Chelini, José Paulo Paes e Isisdoro Blikstein. São Paulo: 

Cultrix; USP, 1969, p. 92.
64	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 08 de abril de 1922, p. 82; ata de 09 de setembro de 1922, p. 85.
65	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas Perdido, ata de 20 de outubro de 1945, p. 10.



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

38Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

pois cabe a ela socializar os filhos como membros do grupo. A família é concebida nestes 
termos na maior parte dos grupos aqui focalizados: no contexto étnico o papel principal é o 
controle familiar sobre os casamentos, o que supõe o controle sobre a endogamia.66

A assembleia e os cultos eram vistos como os dispositivos reguladores da vida diária dos membros 
da comunidade. A autoridade utilizada nesta orientação provém do “sagrado que lhe empresta este caráter 
de objetividade, necessário nestes dispositivos”.67 Como provêm de uma dimensão superior, teoricamente 
livres de opiniões pessoais e transmitidos por um representante legal reconhecido pela comunidade e 
denominado de pastor, geralmente os posicionamentos estão acima de qualquer crítica ou de discussões.68

Esta visão superior também se manifestava no sentido da vigilância. Mesmo sem o pastor presente em 
todos os lugares, os diferentes diáconos representando cada uma das Linhas onde os membros moravam, 
eram os “olhos” do principal líder da igreja. A própria teologia batista fala de um Deus onipresente e 
onisciente que está presente em todas as esferas da vida humana e conhece todos os seus caminhos. Isso 
aponta para um claro sistema de vigilância, trabalhado por Foucault a partir do termo panóptico.69

Foucault, em sua obra Vigiar e Punir, aborda o tema Sociedade Disciplinar e percebe que há, na 
modernidade, com o nascimento das novas tecnologias, uma preocupação nos mecanismos de poder em 
normatizar a população, evitando os desvios às normas estabelecidas. Se a pessoa se sente vigiada o tempo 
todo, ela tende a viver segundo a regra imposta. Foucault chama esta normatização de adestramento.70

O Panóptico [...] permite aperfeiçoar o exercício do poder. E isto de várias maneiras: porque 
pode reduzir o número dos que o exercem, ao mesmo tempo que multiplica o número daqueles 
sobre os quais é exercido [...] Sua força é nunca intervir, é se exercer espontaneamente e sem 
ruído [...] Vigiar todas as dependências onde se quer manter o domínio e o controle. Mesmo 
quando não há realmente quem assista do outro lado, o controle é exercido. O importante 
é [...] que as pessoas se encontrem presas numa situação de poder de que elas mesmas são as 
portadoras [...] o essencial é que elas se saibam vigiadas.71

O modelo de construção lança luz sobre diferentes formas de controle exercidas na vida pública. A 
Igreja Batista Bethel manteve o controle de seus membros por meio de seus líderes (a escolha de líderes era 
uma forma de empoderamento de alguns membros que se submetiam primeiramente às regras e delatavam 
os que não agiam da mesma forma), das assembleias, do estatuto e do discurso teológico, punindo 
os transgressores e recompensando com cargos e reconhecimento os que se submetiam às doutrinas 
estabelecidas. Nesta linha, já argumentava Foucault, lido por Marinho, que 

a “sanção normalizadora” – a qual funciona através de sanções medidas e de punições que 
se colocam como medidas de correção para os comportamentos desviantes, e que surge do 
exercício da disciplina a qual “traz consigo uma forma específica de punir e que é apenas um 
modelo reduzido do tribunal”. O castigo disciplinar tem a função de reduzir os desvios e, 
portanto, deve ser essencialmente corretivo. A punição funciona como uma gratificação-
sanção, e é esse sistema que vai incidir no processo de treinamento e de correção.72

66	 SEYFERTH, 1990, p. 84. 
67	 RADÜNZ, Roberto. Do poder de Deus depende. Santa Cruz: UNISC, 1996, p. 88.
68	 RADÜNZ, 1996, p. 88.
69	 O PANÓPTICO “foi um projeto de construção arquitetônica idealizado por Jeremy Bentham, no final do século 18, como forma ideal para 

as prisões inglesas. O projeto previa a construção de celas individuais, dispostas num círculo (preferencialmente, mas não necessariamente), 
em cujo centro ficaria uma torre de vigilância. A partir desse centro, seria emitida uma luz para cada uma das celas, fazendo com que os presos 
não vissem o guarda (a quem Bentham chama de inspetor) nem soubessem se, efetivamente, havia ali alguém os vigiando (como citado 
acima, caso não pudesse estar sendo observado de fato, o detento deveria pensar que estava sendo). Cada cela abrigaria apenas um detento, 
impedindo, assim, sua comunicação com os demais.” In. ZIMMER, Marco Vinício. O panóptico está superado? Estudo etnográfico sobre 
a vigilância eletrônica. Tese de Doutorado do Programa de Pós-Graduação em Administração da Universidade Federal do Rio Grande do 
Sul. Porto Alegre, 2009, p. 26.

70	 FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Petrópolis: Vozes, 2012, p. 132.
71	 FOUCAULT, 2012, p. 170.
72	 MARINHO, Maykon dos Santos; REIS, Luciana Araújo dos. O panoptismo como dispositivo de controle social: um breve estudo à luz do 

pensamento de Michel Foucault. Pergaminho, Centro Universitário de Patos de Minas, dez. 2014, p. 73.



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

39Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

2.4 UM SISTEMA DE CULTO COMO UM MARCO DE MULTIPLICAÇÃO
As reuniões nas casas evidenciam uma característica da Igreja Batista Bethel preservada em toda a sua 

história e que foi usada para a construção do ideal convencional: é uma igreja só que se reúne em diferentes 
lugares. Os membros se encontravam na sua localidade aos domingos e, uma vez por mês, deslocavam-
se para celebrar um culto onde todos se agrupavam no mesmo lugar, sendo num mês na Linha Doutor 
Pederneiras; no outro, na Linha 8 de Agosto; no outro; na Linha 7 de Setembro e ainda no outro, na 
Linha 23 de Julho. Estas reuniões nas localidades originam as congregações. Os diáconos73, escolhidos pela 
comunidade, eram representantes de todas as Linhas onde moravam os membros, sendo os responsáveis 
por organizarem os cultos de oração74 nas casas nestas localidades.75

Os cultos eram o ponto alto da celebração em comunidade. Eles eram semanais, além de outras 
reuniões menores. Para que se entenda a importância dos cultos pode-se mencionar a repreensão pública 
em assembleia de um membro que saiu do culto antes de seu término, indo para a casa de um vizinho. Ao 
ser repreendido, o membro da igreja se justificou dizendo que durante o culto ele teve uma dor de cabeça 
e decidiu ir para casa, mas no caminho ele melhorou e por isso foi para a casa de um amigo, pois não dava 
tempo de voltar ao culto. A não participação nos cultos gerava questionamentos e tensões que apareciam 
nas discussões das assembleias. Havia um temor significativo de ser apanhado em uma falta, pois o assunto 
era exposto em público. Novamente o controle panóptico se manifesta na vida em comunidade.76 “Quem 
quiser tomar parte no culto da comunidade é obrigado a portar-se como homem devoto e civilizado. 
Nenhuma pessoa poderá perturbar a devoção da comunidade durante a pregação, o Batismo e a Santa Ceia 
com saídas desnecessárias”.77

Dos cultos, o mais importante e mais frequentado era o de ceia, que acontecia mensalmente. Ele 
representava o ponto alto da comunhão dos membros, bem como servia de termômetro do nível de 
envolvimento do membro com a sua comunidade. Em assembleia estabeleceu-se que a pessoa que não 
participasse por três vezes consecutivas dos cultos de ceia, teria que responder à assembleia os motivos da sua 
ausência. Não se encontrou nenhum livro de presenças na comunidade e nem mesmo pessoas responsáveis 
por este trabalho. Também não há registros de exclusões por falta nos cultos de ceia. Provavelmente este 
regramento buscou intimidar e obrigar os membros a participarem dos encontros mensais, e pelo registro 
mostra que surtiu efeito. A dificuldade está na assimilação do próprio conceito por alguns dos membros, 
que passaram a entender que participar do culto de ceia era suficiente para pertencer à comunidade.78

Nos cultos, a centralidade da programação girava em torno da leitura da Bíblia. Havia profunda 
reverência pela leitura do Texto Sagrado, tanto que as pessoas que chegavam atrasadas aos cultos, bem na 
hora da leitura da Palavra de Deus, não podiam entrar no templo. Elas deveriam esperar fora deste até que 
a leitura fosse finalizada. Esta ação de repreensão aos membros atrasados esteve presente nas duas primeiras 
décadas de atividades da Igreja Batista Bethel.79

A participação dos ritos litúrgicos era uma obrigatoriedade aos membros, uma vez que neles
os valores são retratados não como preferências subjetivas, mas como condições de vida 

73	 OS DIÁCONOS eram as pessoas responsáveis pelo acompanhamento mais próximo dos membros. Eles sempre foram designados por 
Linhas, estando desta forma ao lado daqueles sobre os quais eram responsáveis. Eles atuavam como uma espécie de juíz, cuidando de diversas 
áreas da vida das pessoas, principalmente da questão da moralidade. Nas suas atribuições, a assembleia estabeleceu que os Diáconos: 1) 
devem servir nos cultos de ceia; 2) auxiliar os presidentes a verificar se os membros vivenciam a vida cristã no seu dia a dia; 3) visitar os 
enfermos; 4) fazer o recolhimento das ofertas e 5) cuidar da sua própria vida e ser um bom exemplo. In. IGREJA BATISTA ALEMÃ 
BETHEL. Livro de atas 01, ata de 15 de dezembro de 1918, p. 09.

74	 OS CULTOS DE ORAÇÃO existem na igreja desde a sua fundação. Em alguns momentos despertavam a preocupação dos pastores e dos 
membros devido à pouca frequência. Eles representam a reunião da igreja durante a semana. In. IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 
01, ata de 29 de maio de 1937, p. 269.

75	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 15 de dezembro de 1918, p. 09.
76	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 31 de dezembro de 1920, p. 77.
77	 GRAMSCI, Antonio. Os intelectuais e a organização da cultura. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1989, p. 27.
78	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 04 de fevereiro de 1922, p. 78.
79	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 10 de março de 1934, p. 221.



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

40Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

impostas, implícitas num mundo com uma estrutura particular. Essas condições de vida 
impostas, ou seja, a demarcação do que é lícito e do que não é lícito, é sistematizada pela 
religião, fundamentando-se, desta forma, a moral da convivência.80

Toda a programação dos cultos era em língua alemã81, comum aos membros da igreja. Não há nas 
primeiras décadas de trabalho uma preocupação em atingir pessoas que não falassem o alemão. Em 1940, 
durante o período da Nacionalização, a igreja até comprou duas Bíblias na língua portuguesa, o que 
pode parecer algo insignificante, mas já aponta para pequenas mudanças, com o hibridismo cultural se 
manifestando, impulsionado pelas repreensões.82

2.5 UM SISTEMA TEOLÓGICO COMO UM MARCO DISTINTIVO
Os ideais pentecostais se fazem presentes em toda a história da Igreja Batista Bethel, bem como 

elementos do contexto batista tradicional.83 Um exemplo dos traços do pentecostalismo clássico europeu é 
a aversão à ingestão de bebida alcoólica, que não era refutada no meio batista tradicional.84 Na sua segunda 
assembleia ordinária, em 1919, os membros da igreja tiveram uma séria discussão acerca da produção 
de vinho de um dos membros e excluíram outro que havia se embriagado em uma festa de batismo.85 
Qualquer ação dos membros que se aproximasse da ingestão de bebida alcoólica ou da utilização de tabaco 
era rapidamente reprimida pela igreja com medidas severas. Os membros foram proibidos de todas as 
atividades análogas, como fazer frete de bebida alcoólica e de tabaco em suas carroças.86

As décadas de 50 e 60 foram marcadas pela intensificação dos ideais pentecostais na igreja e uma 
aproximação com o pentecostalismo brasileiro87, representado principalmente pela Igreja Assembleia de 
Deus. Muitas proibições foram instituídas pela assembleia, em sua maioria relacionadas a usos e costumes88, 
sendo as mulheres o alvo principal89 das ações disciplinadoras: elas foram proibidas de cortar os cabelos90; os 

80	 GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008, p. 133-134.
81	 OS CULTOS EM LÍNGUA ALEMÃ perpassam a história da igreja. Mesmo no ano de 2018, cem anos após a fundação, os principais 

cultos da Igreja Batista Independente Betel são em língua alemã. Mesmo no período da Nacionalização a igreja não aderiu à prática dos cultos 
em língua portuguesa. A partir da década de 80 algumas programações, como o culto dos jovens e a EBD, deixam de ser em língua alemã.

82	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 03 de fevereiro de 1940, p. 298.
83	 ELEMENTOS batistas tradicionais permanecem arraigados na nova igreja que surge. Um exemplo é a utilização nos cultos do Hinário 

alemão “GlaubenssStimme”. Este hinário é característico da denominação batista tradicional. Na assembleia de organização canta-se o Hino 
de número 394. In. IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 15 de dezembro de 1918, p. 01. O GlaubenssStimme era utilizado 
nos cultos públicos na Volínia. In. MILLER, Donald N. The German Baptist Movement in Volhynia. Disponível em: <www.volhynia.
org/articles/germanbaptistmovement.pdf>. Acesso em: 08 mai. 2018. Artigo em PDF, p. 09.

84	 A INGESTÃO DE BEBIDA ALCOÓLICA NO MEIO BATISTA TRADICIONAL não é tida como um desvio doutrinário. As igrejas 
que seguem esta forma de pensar não condenam a ingestão de bebida alcoólica, mas sim a embriaguez e o vício. 

85	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 01, ata de 8 de fevereiro de 1919, p. 17.
86	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 12 de abril de 1919, p. 20.
87	 O PENTECOSTALISMO BRASILEIRO pode ser identificado a partir de três “ondas”: a primeira no início do século XX, em 1910; a 

segunda, a partir de 1950 e a terceira onda a partir de 1980. “Enquanto na primeira onda a ênfase cai sobre as ‘línguas’, na segunda onda a 
ênfase estava na ‘cura’, e na terceira se enfatiza a ‘batalha espiritual’”. FRESTON, Paul. Protestantismo e política no Brasil: da constituinte 
ao impeachment. 1993. 307f. Tese (doutorado) - Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Campinas, 
1993, p. 95.

88	 OS USOS E COSTUMES foram o foco do debate em todas as igrejas batistas independentes nas décadas de 60 e 70. No livro Princípios da 
Nossa Fé há a nota de que a Convenção nacional não realizou nenhuma atualização doutrinária na década de 70 por causa destas discussões 
envolvendo os usos e costumes. In. CONVENÇÃO DAS IGREJAS BATISTAS INDEPENDENTES. Princípios da nossa fé. 19. ed. 
Campinas: Batista Independente, 2014, p. 5.

89	 AS AÇÕES DISCIPLINADORAS RECAEM SOBRE AS MULHERES. É interessante verificar que no contexto mundial há um 
movimento de valorização e reconhecimento da mulher. “O movimento feminista organizado teve origem nos Estados Unidos na década 
de 60 (sessenta), e logo depois, alastrou-se pelos países do Ocidente. Sua principal proposição era a libertação da mulher e não apenas a sua 
emancipação [...] Nos primeiros anos da década de 60, lança-se a pílula anticoncepcional, num contexto em que o movimento feminista no 
mundo vai se configurando como uma luta não só por espaço político e social, mas como uma luta por uma nova forma de relacionamento 
entre homem e mulher. Fica a dúvida se esta ‘correção’ da mulher no meio eclesiástico se deu por questões doutrinárias ou se foi uma resposta 
a um movimento social de repreensão da mulher, considerada agitadora da sociedade ao reclamar por seus direitos.” In. ALVES, Ana; 
ALVES, Carla Farias; ALVES, Ana Karina da Silva. As trajetórias e lutas do movimento feminista no Brasil e o protagonismo social das 
mulheres. IV Seminário CETROS. Neodesenvolvimentismo, Trabalho e Questão Social, 29 a 31 maio 2013, Fortaleza, p. 113-117.

90	 AS QUESTÕES RELACIONADAS À MODA se tornam assuntos das assembleias. Na década de 70 as regras relacionadas às mulheres se 
tornam mais rígidas. Elas são instadas a não seguirem a moda da época, que incentivava o uso de vestidos curtos e a pintura das unhas e do 
rosto. As restrições voltadas aos cortes de cabelo e jogos de futebol são novamente mencionadas em 1979. In. IGREJA BATISTA BETHEL. 



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

41Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

membros não podiam assistir a espetáculos de circo; brigas físicas seriam punidas com exclusão; não eram 
autorizados e vender cigarros em seus estabelecimentos comerciais; não podiam participar de cooperativas 
(esta decisão foi anulada na assembleia de 1959); foram proibidos de jogar futebol91; não deveriam colher 
sua plantação nos feriados e domingos92 e nem passear nestes dias.93

Mas as proibições não solucionaram as demandas que surgiram em torno destes assuntos. Em 
praticamente todas as assembleias pessoas foram disciplinadas por desvios de conduta relacionados aos 
temas. Em uma das assembleias, no ano de 1929, buscou-se inclusive voltar atrás na decisão de proibir o 
consumo de bebida alcoólica e a plantação de fumo. Nesta assembleia o ancião da Igreja Batista Bethel 
questionou sobre o que se deveria fazer com os membros que plantavam uvas e fabricavam o vino.94 O 
pregador Jansson respondeu que vinho sem álcool poderia ser ingerido. Também esclareceu que para 
fins medicinais e para a ceia o vinho (de preferência sem álcool) poderia ser utilizado, mas, segundo o 
missionário, o vinho não tem muitas propriedades benéficas. Jansson explicou ainda que o apóstolo 
Paulo, na Bíblia, recomendou a seu discípulo Timóteo a ingestão de vinho por causa dos seus problemas 
estomacais, evidenciando que este vinho era, com absoluta certeza, sem álcool, porque o álcool faz mal para 
o estômago. Vários membros participaram com seus comentários sobre a questão95, alguns defendendo a 
não exclusão dos membros que ingeriam bebida alcoólica. Uma justificativa levantada para a fabricação de 
vinho foi a renda que ele geraria para as famílias e, consequentemente, para o caixa da comunidade e para 
o trabalho missionário. Também como defesa da questão mencionou-se o fato de Jesus ter se referido a Si 
mesmo como sendo a videira verdadeira. Como resposta, Jansson disse que o pecado não está na videira, 
mas na utilização do produto para bebidas alcoólicas. O ancião chegou a pôr a questão em votação, dizendo 
que a igreja deveria decidir: ou abandonar o vinho ou a missão sueca, mas o missionário Jansson enfatizou 
que a questão não está na missão, mas em fazer o que é certo! Então, para preservar a seu doutrinamento 
pentecostal, a Igreja continuou a se posicionar de forma firme e incisiva, excluindo automaticamente 
qualquer membro que infringisse as regras e não se retratasse imediatamente após o ocorrido.96

Havia na igreja o desejo de ser um marco para a sociedade na qual ela estava inserida. O rigor 
disciplinar mostra esta preocupação. Além disso, toda a estrutura física e organizacional enfatizava a 
existência da igreja.97

Livro de Atas 04, ata de 12 de outubro de 1970, p. 10; Livro de Atas 04, ata de 09 de junho de 1979, p. 83.
91	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 03, ata de 20 de fevereiro de 1954, p. 34; ata de 10 de abril de 1955, p. 43; ata de 25 de junho 

de 1955, p. 44; ata de 15 de outubro de 1955, p. 46; ata de 01 de dezembro de 1956, p. 57; ata de 30 de abril de 1960, p. 102.
92	 TRABALHAR NOS FERIADOS SANTOS E NO DOMINGO foi motivo para repreensão em assembleia. Na década de 70 alguns 

membros foram exortados publicamente por colher num domingo. Para esclarecer em quais dias os membros não podem trabalhar, o 
assunto foi discutido em assembleia. Decidiu-se que os dias santos seriam: primeiro dia de Natal, dia 1º de janeiro, Sexta-feira Santa, Páscoa, 
Ascensão de Jesus, Primeiro dia de Pentecostes e Finados. Mas ficou a dúvida sobre a questão dos horários em que não se poderia fazer as 
atividades. O pastor Ahlert sugeriu que da meia-noite de sábado a meia-noite de domingo nada se fizesse; já a assembleia, em sua maioria, 
decidiu que não se podia trabalhar do nascer do sol ao pôr do sol de domingo, mas na assembleia seguinte decidiu-se pela proposta do pastor, 
ou seja, não se poderia trabalhar nas 24 horas do domingo. In. IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 04, ata de 29 de janeiro de 
1972, p. 24; ata de 09 de dezembro de 1972, p. 29.

93	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 03, ata de 01 de julho de 1961, p. 123.
94	 AS DISCUSSÕES SOBRE O VINHO E O TABACO foram tão intensas que em assembleia o ancião Daniel Bieler desabafou, colocando 

seu cargo à disposição. Ele se sentia “pequeno demais” (palavras do ancião) para um trabalho tão grande. Mas a igreja o apoiou e incentivou 
a permanecer no cargo. In. IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 07 de junho de 1919, p. 28. Mesmo 10 anos depois da 
organização da igreja, o assunto relacionado ao vinho e ao tabaco continuava ocupando espaço nas assembleias. Em 1929 houve um longo 
debate sobre a exclusão ou não de um membro por prestar serviço de transporte de tabaco para um comerciante. Fez-se uma votação que teve 
como resultado: 10x9 contra a exclusão. O pastor temia as consequências e se eximiu de responsabilidade. In. IGREJA BATISTA BETHEL. 
Livro de atas 01, ata de 03 de junho de 1929, p. 153.	

95	 KARL OSKAR WELLANDER, acerca da produção de vinho e ingestão de bebida alcoólica, se posicionou contra os dois e em assembleia 
citando diversos textos para mostrar que o testemunho cristão era mais eficiente sem a bebida. Ele sugeriu que os membros deveriam pedir 
a orientação de Deus sobre a questão do vinho, para encontrarem a resposta se deveriam ou não comercializá-lo. Em sua fala mais enfática 
relembrou a igreja da sua primeira assembleia para defender que os membros não poderiam fabricar vinho e nem ingerir bebida alcoólica. 
Ele mencionou que todos (47 pessoas) votaram a favor disso, encerrando a discussão no momento. In. IGREJA BATISTA BETHEL. Livro 
de atas 01, ata de 21 de maio de 1919, p. 24-26.

96	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 21 de maio de 1919, p. 24-26.
97	 IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 02, ata de 30 de dezembro de 1941, p. 12.



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

42Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Quando se olha para a comunidade, pode-se perceber o tradicionalismo pentecostal manifesto de 
diferentes formas, mas retratado significativamente nestes itens: as emoções, a ascese, o estudo, a musicalidade, 
a estrutura eclesiástica e a liturgia. Na questão das emoções a igreja estava mais para o movimento batista 
tradicional, provavelmente influenciados pela própria identidade étnica: teuto-russos. Eram menos 
receptivos e menos expressivos. Por outro lado, se tornaram mais pentecostais pela ascese enfatizada, 
restringindo seus membros de diversas práticas populares em solo brasileiro. A ênfase no estudo e a estrutura 
eclesiástica batista se aproximam mais do movimento batista tradicional, já que têm escolas, incentivam o 
estudo e se organizam numa estrutura de governo congregacional e convencional. Em compensação, a 
musicalidade e a liturgia evocam o sentimentalismo, a liberdade e a participação de todos, características 
presentes no movimento pentecostal.98 

CONSIDERAÇÕES FINAIS
A partir de convicções teológicas e pessoais, esses imigrantes teuto-russos, sem uma intencionalidade 

específica – pelo menos não se consegue notar isso – criaram uma nova denominação religiosa que consegue 
abarcar dois grupos religiosos que historicamente se veem como excludentes: tradicionais e pentecostais. 
A realidade manifesta entre os batistas independentes pode ser objeto de estudo visando uma aproximação 
e equilíbrio entre grupos religiosos tão divergentes, que de alguma forma acabaram encontrando pontos 
convergentes e, principalmente, elementos secundários que podem ser deixados de lado.

A Igreja Batista Bethel se tornou um modelo representativo para as demais igrejas que surgiram a 
partir dela. A forma de pensar, a estrutura e a liturgia foram replicadas ao ponto dessas comunidades se 
juntarem mais tarde num agrupamento denominado Convenção. 

A história dessa comunidade religiosa se torna ainda mais significativa quando se observa o lugar 
onde ela surgiu. No interior do Rio Grande do Sul, num local de intenso fluxo migratório, com várias 
culturas em contato, um grupo religioso consegue fazer com que a sua forma de pensar alcance diferentes 
lugares. Muito desse processo de expansão se deu exatamente da forma como começou: acompanhando as 
pessoas que iam migrando a diferentes regiões.

REFERÊNCIAS
ALVES, Ana; ALVES, Carla Farias; ALVES, Ana Karina da Silva. As trajetórias e lutas do movimento feminista no 
Brasil e o protagonismo social das mulheres. IV Seminário CETROS. Neodesenvolvimentismo, Trabalho e Ques-
tão Social, 29 a 31 maio 2013, Fortaleza.

BERG, Olavo. Entrevista com Henrique Koch e participação especial de Lisa e Alfredo Winderlich. Pelotas, 18 
de fev. de 1960. 9ª Assembleia das Igrejas Batistas Independentes do Brasil. Áudio.

BOURDIEU, Pierre. Algumas propriedades dos campos. In. BOURDIEU, Pierre. Questões de sociologia. Rio de 
Janeiro: Marco Zero, 1983.

BRASIL. Decreto-lei n.º 406 de 4 de maio de 1938. LEX: Coletânea de legislação com notas coordenadas e índi-
ces sistemáticos, organizada pelo plano de autoria do advogado Dr. Pedro Vicente Bobbio. Legislação Federal. São 
Paulo: Lex, Ano II, p. 172, 1938. Seção 1.

CLAVAL, Paul. A Geografia Cultural. Tradução de Luiz Fugazzola Pimenta; Margareth Afeche Pimenta. Floria-
nópolis: Ed. da UFSC, 1999.

CONVENÇÃO BATISTA PIONEIRA DO SUL DO BRASIL. Os pioneiros: 1910-2010: 100 anos de história 
da Convenção Batista Pioneira do Sul do Brasil. Curitiba: Convenção Batista Pioneira do Sul do Brasil, 2010.

CONVENÇÃO DAS IGREJAS BATISTAS INDEPENDENTES. Princípios da nossa fé. 19. ed. Campinas: 

98	 HALL, 2003, p. 47.



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

43Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Batista Independente, 2014.

CUCHE, Denys. La noción de cultura em Las ciências sociales. Tradução: Paula Mahler. Buenos Aires: Nueva 
Visión, 2002.

DEPARTAMENTO DAS IGREJAS DE LÍNGUA ALEMÃ. Zum gedenken na die 50 jahre. Porto Alegre: Es-
perança, 1989?

DREHER, Martin. Igreja e germanidade. São Leopoldo: Sinodal, 1984, p. 55.

DROOGERS, André. Religiosidade Popular Luterana. São Leopoldo: Sinodal, 1984.

DURKHEIM, Emile. As formas elementares da vida religiosa. O sistema totêmico na Austrália. São Paulo: Pau-
linas, 1989.

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Petrópolis: Vozes, 2012.

FRESTON, Paul. Protestantismo e política no Brasil: da constituinte ao impeachment. 1993. 307f. Tese (doutora-
do) - Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Campinas, 1993.

GARDOLINSKI, Edmund. Escolas e colonização polonesa no Rio Grande do Sul. Porto Alegre/Caxias do Sul: 
EST/EDUCS, 1977.

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008.

GRAMSCI, Antonio. Os intelectuais e a organização da cultura. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1989.

GUIMARÃES, Anete Rosane Krebs; KREBS, Holdi (org.). Caminhos percorridos pelos alemães da Rússia: na 
Colônia Guarani/Santa Rosa. Santa Rosa: Fundo Municipal de Cultura, 2015.

HAESBAERT, Rogério. A noção de rede regional a partir da migração gaúcha no Brasil. Território, ano 3, n. 4, 
jan.-jun., 1998.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Trad. Tomaz Tadeu da Silva e Guacira Lopes Louro. 
7.ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2003.

IGREJA BATISTA ALEMÃ BETHEL. Livro de atas 01, ata de 15 de dezembro de 1918.

IGREJA BATISTA BETHEL Livro de atas 01, ata de 16 de dezembro de 1918. 

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 02 de agosto de 1919.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 03 de fevereiro de 1940.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 03 de junho de 1929.	

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 03 de maio de 1931.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 04 de abril de 1925.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 04 de fevereiro de 1922.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 04 de outubro de 1919.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 06 de setembro de 1930.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 07 de junho de 1919. 



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

44Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 08 de abril de 1922.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 08 de outubro de 1927.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 10 de março de 1934.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 12 de abril de 1919.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 15 de dezembro de 1918.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 17 de novembro de 1934.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 21 de maio de 1919.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 29 de maio de 1937.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 31 de dezembro de 1920.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 01, ata de 8 de fevereiro de 1919.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de atas 02, ata de 30 de dezembro de 1941.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 03, ata de 01 de julho de 1961.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 03, ata de 20 de fevereiro de 1954.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 03, ata de 20 de fevereiro de 1954.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 03, ata de 26 de março de 1969. 

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 04, ata de 12 de outubro de 1970. 

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 04, ata de 14 de janeiro de 1978.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 04, ata de 27 de janeiro de 1973.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas 04, ata de 29 de janeiro de 1972.

IGREJA BATISTA BETHEL. Livro de Atas Perdido, ata de 20 de outubro de 1945.

JANSSON, Erik. Under Söderns Kors I. Örebro. Örebro Missionsförenings Förlag, 1941, p. 123.

Jornal Missionsbote, n. 1, jan. 1963, ano 37.

MARINHO, Maykon dos Santos; REIS, Luciana Araújo dos. O panoptismo como dispositivo de controle social: 
um breve estudo à luz do pensamento de Michel Foucault. Pergaminho, Centro Universitário de Patos de Minas, 
dez. 2014.

MILLER, Donald N. The German Baptist Movement in Volhynia. Disponível em: <www.volhynia.org/articles/
germanbaptistmovement.pdf>. Acesso em: 08 mai. 2018. Artigo em PDF.

MOREIRA, Erika Vanessa; HESPANHOL, Rosângela Aparecida de Medeiros. O lugar como uma construção 
social. Revista Formação, n.14, v.2. 

PRIMÓRDIOS: Suécia e Brasil. Boletim Informativo, n. 56, ano 22, out./dez. 2011.

RADÜNZ, Roberto. Do poder de Deus depende. Santa Cruz: UNISC, 1996.



IGREJA BATISTA BETHEL: A DESENVOLVEDORA DO PENTECOSTALISMO TRADICIONAL
Josemar Valdir Modes

45Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

ROSENDAHL, Z.; CORRÊA, R. L. (Org.) Manifestações da cultura no espaço. Rio de Janeiro: Eduerj, 1999. p. 
169-190. Para mais informações sugere-se a leitura da obra.

SAUSSURE, Ferdinand de. Curso de linguística geral. Tradução de Antonio Chelini, José Paulo Paes e Isisdoro 
Blikstein. São Paulo: Cultrix; USP, 1969.

SEYFERTH, Giralda. Imigração e cultura no Brasil. Brasília: Universidade de Brasília, 1990.

SILVA, Tomás Tadeu da. A produção social da identidade e da diferença. In. SILVA, T. T. (Org.). Identidade e 
diferença: A perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis: Vozes, 2000.

STORTO, L. J. Discurso religioso midiático: argumentação e língua falada em pregações evangélicas. 2015. Tese 
(Doutorado em Estudos da Linguagem). Londrina: Universidade Estadual de Londrina, 2015. 

WEBER, M. Die drei reinen Typen der legitimen Herrchaft. Wirtchaft und Geseltschaft. 4. ed. organizada e revista 
por Johannes Winkelmann. Tübingen, J. C. B. Mohr, 1956, v. 2. 

ZANELLA, Andréa Vieira; PRADO FILHO, Kléber; ABELLA, Sandra Iris Sobrera. Relações sociais e poder em 
um contexto grupal: reflexões a partir de uma atividade específica. Estudos de Psicologia, Universidade Federal de 
Santa Catarina, 2003, 8(1).

ZIMMER, Marco Vinício. O panóptico está superado? Estudo etnográfico sobre a vigilância eletrônica. Tese de 
Doutorado do Programa de Pós-Graduação em Administração da Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 
Porto Alegre, 2009. 

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



“A MINHA GRAÇA TE BASTA”: UMA ANÁLISE 
EXEGÉTICA DE 2 CORÍNTIOS 12.7-10 
“MY GRACE IS SUFFICIENT FOR YOU”: AN EXEGETICAL ANALYSIS OF 2 
CORINTHIANS 12.7-10

Dr. Antônio Renato Gusso1 

Yan Kliffor Marques Siqueira Viana2

RESUMO
Este artigo explora a compreensão bíblica do sofrimento, com base no texto de 

2 Coríntios 12.7-10. Concentrando-se especificamente na experiência de sofrimento 
do apóstolo Paulo, que compartilha sua luta com o “espinho na carne” e a resposta 
divina: “A minha graça te basta”. Com isso, o artigo procura responder à pergunta: 
Como entender o sofrimento humano diante da graça divina? E com isso oferece um 
entendimento prático e teológico para o cristão contemporâneo. O trabalho utiliza a 
metodologia bíblico-exegética, com um desenvolvimento bibliográfico, tendo como 
base as Sagradas Escrituras, além de autores como Carson (2017), Hendriksen (2007), 
Hubbard (2021), Omanson (2010), além de outros que ajudam a dar clareza sobre o 
tema que foi explorado.

Palavras-chave: Espinho na Carne. Paulo. Graça. Poder

ABSTRACT
This article explores the biblical understanding of suffering, based on the passage 

of 2 Corinthians 12:7–10. It focuses specifically on the apostle Paul’s personal experience 
of suffering, in which he shares his struggle with the “thorn in the flesh” and the divine 
response: “My grace is sufficient for you”. In doing so, this study seeks to answer the 
question: How can human suffering be understood in light of divine grace? It thus 

1	  Pastor na Igreja Batista Ágape, pós-doutor em Teologia pela EST, mestre e doutor em Ciências da Religião pela UMESP, mestre e doutor 
em Teologia pelo STBSB, graduado em Teologia pela FABAPAR e em Ciências Contábeis pela UFPR. Diretor Acadêmico da FABAPAR, 
onde também leciona nos cursos de Bacharel e Mestrado em Teologia. E-mail para contato: renatogusso@hotmail.com

2	  Bacharelando em Teologia, na Faculdades Batista do Paraná. Brasil. E-mail para contato: yanviana07@gmail.com.

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n1.003



47

“A MINHA GRAÇA TE BASTA”: UMA ANÁLISE EXEGÉTICA DE 2 CORÍNTIOS 12.7-10 
Antônio Renato Gusso e Yan Kliffor Marques Siqueira Viana

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

offers both a practical and theological perspective for the contemporary Christian. 
The work employs a biblical-exegetical methodology, supported by bibliographical 
research, grounded in the Holy Scriptures and supplemented by the works of scholars 
such as Carson (2017), Hendriksen (2007), Hubbard (2021), Omanson (2010), 
among other authors who have contributed to a clearer understanding of the subject 
under examination.

Keywords: Thorn in the Flesh. Paul. Grace. Power.

INTRODUÇÃO
A carta de 2 Coríntios foi e têm sido estudada de forma aprofundada ao longo dos anos. Muitos 

teólogos têm se esforçado para interpretar melhor aquilo que o apóstolo Paulo deixou escrito a uma igreja 
amada por ele, mas que, ao mesmo tempo, lhe deu certo trabalho. Ao ler essa carta, encontram-se questões 
riquíssimas e pertinentes para a igreja contemporânea. Ela aborda, entre outros, os seguintes temas: como 
lidar com “superapóstolos”, que surgem no meio da igreja; a questão da distribuição de ofertas; como 
enfrentar o sofrimento de forma bíblica, etc. As temáticas são inúmeras, e isso, com certeza, é um dos 
motivos pelos quais muitos se dedicam a entender cada vez mais o seu conteúdo.

Entretanto, a finalidade deste artigo é, justamente, aprofundar-se em apenas uma parte desse 
riquíssimo conteúdo. O objetivo é compreender como o cristão pode entender o sofrimento de maneira 
bíblica, mostrando, à luz da Palavra de Deus, como lidar com situações pelas quais qualquer um pode 
passar. Afinal, uma coisa é certa: todos já sofreram algo que pode tentar abalar sua fé; caso contrário, ainda 
sofrerão. O sofrimento é algo pertinente a todo ser humano. O próprio Jesus experimentou a dor, a traição, 
e as angústias. Ou seja, tudo o que um ser humano poderia enfrentar, Jesus suportou.

Paulo, sendo um apóstolo de Cristo, passa pelo sofrimento e mostra como o cristão deve lidar quando 
a adversidade chega à porta. Utilizando o texto de 2 Coríntios 12.7-10, o qual revela a dor que o espinho 
na carne causava em Paulo, o presente trabalho busca elucidar, de maneira clara e objetiva, o entendimento 
da relação entre o sofrimento e o cristão perante a graça de Deus. Como compreender a expressão dita por 
Deus a Paulo, “A minha graça te basta”, de modo que a fé daquele que ouve permaneça firme e inabalável 
diante dos problemas pelos quais está passando?

Para entender melhor tudo isso serão utilizadas ferramentas que possam fornecer um direcionamento 
em relação a este tema. A abordagem se concentrará nas etapas propostas por Gusso.3 As citações em 
grego começarão pelas transliterações, seguidas das palavras em grego entre parênteses. As versões gregas 
utilizadas são principalmente do Novo Testamento Grego da Sociedade Bíblica do Brasil, além de recursos 
online da The Online Greek Bible. As transliterações das palavras e dos textos que serão abordados seguirão 
a proposta de Gusso.4 

As versões bíblicas apresentadas incluirão algumas variações, entre elas a Nova Versão Internacional 
(NVI), a Almeida Século 21 (AS21) e a Nova Tradução na Linguagem de Hoje (NTLH), mas a análise 
se concentrará em grande parte na Almeida Revista e Atualizada (ARA). Além disso, há um apêndice que 
fez parte do preparo do artigo e nele contém algumas informações que resultaram no desenvolvimento do 
texto.

Outros autores serão trabalhados para que haja um entendimento claro e prático daquilo que o 
apóstolo Paulo vivenciou, extraindo algumas lições que possam ajudar o cristão na compreensão desse 
assunto tão atual. Dessa forma, para um melhor entendimento do tema, será feita uma exposição exegética 
de cada versículo, do verso 7 ao 10, além da contextualização da carta e da divisão da perícope estudada. Ao 
final será apresentada uma possível mensagem teológica, com o objetivo de elucidar melhor a compreensão 

3	  GUSSO, 2021, p. 223-231.
4	  GUSSO, 2021, p. 26-29.



48

“A MINHA GRAÇA TE BASTA”: UMA ANÁLISE EXEGÉTICA DE 2 CORÍNTIOS 12.7-10 
Antônio Renato Gusso e Yan Kliffor Marques Siqueira Viana

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

do sofrimento humano em relação à vontade de Deus e à sua permissão.

1. CONTEXTO GERAL DA CARTA DE 2CORÍNTIOS 
Corinto era uma das mais ilustres cidades da Grécia. Sua história começa no oitavo século a.C, e é 

marcada por suas grandes realizações, tanto comerciais como políticas e culturais. Segundo Carson, Moo 
e Morris, Corinto tem seu fim em 146 a.C., e as pessoas que ali viviam foram mortas ou vendidas como 
escravos. Ainda segundo estes os autores, em 29 a.C. o imperador Júlio César restabelece a cidade como 
uma colônia romana, neste caso, por aquela época, habitada por pessoas de diversas partes do império 
romano.5

Paulo visitou Corinto pela primeira vez em 51 d.C. (At 18.1-17) e, segundo Wright, o apóstolo 
ficou ali por dezoito meses, quando conheceu Áquila e sua esposa Priscila. Sendo a cidade já uma grande 
metrópole, com quase cem mil habitantes. Ali viviam pessoas importantes da sociedade grega e romana.6

Quanto a sua escrita, a carta 2 Coríntios foi, possivelmente, preparada na Macedônia, ou, até mesmo, 
no caminho de Éfeso a Trôade, como conceitua Wright.7 O autor ainda sugere que Paulo estava sendo 
alertado por Tito sobre a visita dos “superapostolos”, estes que eram uma verdadeira “pedra no sapato” em 
seu ministério. Afinal estes homens instaram os Corintos contra o ministério paulino, considerando o 
ensino de Paulo inferior ao deles. 

Quanto a autoria paulina de 2 Coríntios, não há muito o que se discutir. Entretanto, é necessária 
uma breve abordagem. Para que se possa conhecer a datação da escrita é necessário saber quando Paulo 
esteve em Corínto. Champlin faz menção a um achado da arqueologia que ajuda a entender este mistério.8 
Uma inscrição encontrada na cidade de Delfos ajuda, informando que Sêneca, um famoso filósofo estoico 
romano, foi irmão de Gálio, o qual foi companheiro de Paulo, procônsul em 51 d.C. Este mesmo Sêneca 
foi tutor de Nero, o famoso imperador romano, como afirma Champlin.9

Com base nesta informação, Champlin ainda conceitua que Gálio se encontra em Corinto no ano 
50 d.C.10 Portanto, Paulo ali estava com ele. Com isso a primeira epístola paulina aos Corintos deve ter sido 
escrita entre 52 e 54 d.C., muito provavelmente escrita antes da partida de Paulo de Éfeso, na sua segunda 
viagem missionária. Com isso, é provável que a segunda epístola de Paulo tenha sido escrita antes do fim de 
54 d.C., quando partiu de Éfeso, com o objetivo de chegar até a Macedônia, onde se encontraria com Tito.

Bem provável que Paulo não tenha escrito 2 Coríntios de uma só vez, como afirma Wright11, mas, 
provavelmente, tenha levado vários dias, ou até semanas para redigi-la. Afinal, durante a sua escrita ele 
recebe notícias do povo de Corinto (2Co 2.5-11; 7.5-12).

Alguns estudiosos acreditam que 2Coríntios tenha sido escrito através de porções, devido a sua 
mudança de estilo em algumas partes. Champlin vai alegar que nos capítulos 1-9 parece haver uma mudança 
forte de estilo em comparação com os capítulos de 10-13.12 Esta transição sugere que esta porção do texto, 
possa ter sido retirada de um outro documento que o apóstolo havia escrito aos coríntios. Possivelmente 
esta parte (10-13) poderia ser uma porção da carta severa, está mencionada pelo apóstolo em 2 Coríntios 
7.8. 

Outros que argumentam essa distinção propõem a ideia de que os capítulos 1-9 possam ter sido 
entregues por Tito primeiro aos coríntios e, posteriormente, depois de receber novas informações da igreja, 

5	  CARSON; MOO; MORRIS, 1997, p. 291-292
6	  WRIGHT, 2017, p. 465.
7	  WRIGHT, 2017, p. 473.
8	  CHAMPLIN, 2014, p. 367.
9	  CHAMPLIN, 2014, p. 367.
10	 CHAMPLIN, 2014, p. 367.
11	 WRIGHT, 2023, p. 485.
12	 CHAMPLIN, 2014, p. 367.



49

“A MINHA GRAÇA TE BASTA”: UMA ANÁLISE EXEGÉTICA DE 2 CORÍNTIOS 12.7-10 
Antônio Renato Gusso e Yan Kliffor Marques Siqueira Viana

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Paulo teria escrito a parte que se encontra nos capítulos 10-13.

1.1 ESTRUTURA DA CARTA
A carta de 2 Coríntios possui uma estrutura interessante. No primeiro capítulo, o autor faz uma 

longa saudação (1-11). Após esta introdução e saudação, Paulo menciona o relacionamento que ele tinha 
com os Coríntios. Paulo inicia mencionando o testemunho da consciência, que ela gera uma conduta pura 
diante da igreja. Com isso, o apóstolo revela a eles a mudança de planos que ele tinha de visitá-los. Seus 
oponentes estavam usando isso como forma de desmoralizar a sua pregação, e Paulo tenta mostrar aos 
Coríntios que o evangelho que ele pregava era digno de confiança e imutável, porém, seus planos humanos, 
poderiam sim sofrer alterações. 

No capítulo 2, do verso 12 em diante, o apóstolo faz uma longa defesa do seu ministério frente aos 
seus opositores. Mostra o poder transformador do evangelho que ele havia pregado, e revela os frutos que 
estavam acontecendo na Macedônia e Trôade (2.12-17). Após mostrar sobre a revelação divina onde Paulo 
estava pregando, ele mostra a excelência do ministério da nova aliança. Trazendo luz sobre a liberdade que 
há no Espírito Santo, este sendo manifesto na vida dos Coríntios, o apóstolo mostra que esta verdade agora 
revelada a eles, se torna como um tesouro em vaso de barro (4.7-18). 

Ainda dentro da mesma seção da defesa do seu apostolado, o autor aborda no capítulo 5 a expectativa 
da ressurreição vindoura, o ministério da reconciliação que haveria de se manifestar desde que eles pudessem 
andar pela fé (5.7). Então, no capítulo 6, o autor mostra parte do seu sofrimento pelo evangelho, tudo 
que havia sofrido por conta da mensagem que estava carregando. E com isso, ele convida os Coríntios 
a se afastarem dos opositores que estavam no meio da igreja, tentando desestabilizar a autoridade que o 
apóstolo tinha com ela (6.17-18). No capítulo seguinte, Paulo faz mais uma defesa, revela sua inocência em 
relação às coisas absurdas que seus opositores estavam falando a seu respeito.

Entrando em uma nova seção, do capítulo 8.1 até 9.15, Paulo solicita aos Coríntios uma coleta de 
ofertas para os fiéis que estão em Jerusalém. Começando a revelar o exemplo das igrejas da Macedônia, 
passando pelos sacrifícios de Cristo e o Antigo Testamento, Paulo tenta motivá-los a ser generosos, pois 
Cristo foi generoso com eles (8.9). Paulo ainda afirma que essa generosidade seria retribuída, não por ele, 
mas pelo próprio Deus (9.6-15).

No capítulo 10, onde inicia a última seção, Paulo está sendo acusado de duas coisas como vai afirmar 
Carson.13 A primeira de sua arrogância, ao mostrar aos seus críticos as suas experiências no ministério. A 
segunda crítica, de subestimar sua própria importância na vida dos Coríntios, pois alguns o acusavam de 
não ser um bom líder. De certa forma ele estava sendo bombardeado dos dois lados.

Ao que parece o apóstolo adota um tom sarcástico ao demonstrar sua indignação com aqueles que 
tentam distorcer tudo aquilo que ele ensinou. Em sua narrativa nesta seção (10-13), Wright afirma que 
Paulo utiliza uma prática retórica empregando a ironia para atacar seus adversários, mas não em defesa 
própria.14 Nesse contexto, Paulo está confrontando seus opositores, mas também os desafiando. Por isso, 
ele usa um tom irônico, chamando a si mesmo de louco, para combater as alegações desses “superapóstolos”. 
Ainda nesse contexto, o autor mostra a seus adversários que é justamente o sofrimento, e não os milagres, 
que legitima o seu ministério, algo que fica muito claro em toda a carta de 2 Coríntios.

Quanto à origem desses intrusos, segundo Carson, eram possivelmente judaizantes (pessoas que 
criam em Jesus como Messias, mas que buscavam obedecer a Lei de Moisés em seus detalhes).15 O autor 
ainda vai alegar que os versículos que evidenciam isso estão em 11.4 e 22, pois a linguagem abordada por 
Paulo lembrava muito a de Gálatas, (1.8s) é típica do apóstolo contra esse povo. A expressão: “São eles 
Hebreus?” E a resposta: “Eu também”, parece estar ligada a homens que nasceram com herança hebraica/
13	 CARSON, 2017, p. 16.
14	 WRIGHT, 2023, p. 485.
15	 CARSON, 2017, p. 35.



50

“A MINHA GRAÇA TE BASTA”: UMA ANÁLISE EXEGÉTICA DE 2 CORÍNTIOS 12.7-10 
Antônio Renato Gusso e Yan Kliffor Marques Siqueira Viana

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

aramaico, isto é, judeus da Palestina.
Do capítulo 11 em diante, Paulo apresenta um contraste interessante em relação ao triunfalismo e o 

cristianismo bíblico. Carson vai mostrar que os Coríntios viam o triunfalismo como algo essencial em seu 
ensino. A sua cultura evidência isso e na mente deles isso se torna primordial, o mestre que constantemente 
se encontra em posição de vitória, com grandes exibições.16 Porém Paulo mostra o lado do cristianismo, 
onde a Cruz tem o grande destaque. E essa situação gera um conflito entre os coríntios e Paulo. Já que o 
próprio apóstolo em determinado momento, para que o evangelho fosse pregado, faz trabalho braçal para 
prover seu próprio sustento (At 18.1-4), e isso aos olhos dos coríntios, era uma humilhação. Porém para 
Paulo, essa auto-humilhação era o cerne da mensagem de Cristo.

Entrando no capítulo 12 e finalizando a questão contextual, Paulo já começa afirmando sobre um 
homem que vai ao terceiro céu. Nicodemus aborda o arrebatamento de Paulo como uma possibilidade 
de ele ter ido ao terceiro céu em um corpo físico, algo semelhante ao que ocorreu com Enoque e Elias.17 
Nicodemus ainda faz uma ressalva sobre a possibilidade de Paulo ter tido essa experiência antes de sua 
primeira viagem missionária, ou até mesmo na época em que estava com Barnabé em Antioquia, algo 
relatado em Atos 13.18 

Já Carson, ao comentar sobre a data dos “catorze anos”, sugere a ideia de que fosse ao período de 
silêncio do apóstolo, aproximadamente 35-45 d.C.19 Kistemaker por sua vez, ao comentar sobre a hipótese 
dos catorze anos, afirma que se a data da epístola aos Coríntios for no ano 56 d.C., então a experiência de 
Paulo seria no ano 42 d.C., e isso coincidiria com sua viagem missionária nas regiões da Síria e da Cilícia, 
conforme relatados em Atos 15.41 e Gálatas 1.21.20

Finalizando a análise contextual, para que se tenha uma ideia melhor do que Paulo estava abordando, 
na sequência será apresentada a delimitação do assunto, para uma melhor compreensão da mensagem a ser 
estudada.

1.2 PERÍCOPE A SER ESTUDADA (2CO 12.7-10)
Algumas versões bíblicas trabalham com o verso 7 sendo uma continuação do verso 6, porém não 

desconectada dos versos de 1 a 6. A AS21 trás:
6 Mas, mesmo que quisesse gloriar-me, eu não seria louco, porque estaria dizendo a verdade. 
No entanto, abstenho-me de fazê-lo, para que ninguém pense de mim além do que em mim 
vê ou de mim ouve, 7 até mesmo sobre essas extraordinárias revelações. Portanto, para que 
eu não me tornasse arrogante, foi-me posto um espinho na carne, um mensageiro de Satanás 
para me atormentar, para que eu não me tornasse arrogante (2Co 12.6-7, AS21).

A versão ARA traz o versículo 7 como uma nova perícope, encerrando as grandes revelações de 
Paulo ainda no versículo 6. Outras versões, como a NTLH e a NVI, colocam os versículos de 1 a 10 como 
uma única perícope, sem distinção entre eles. A NVI, por sinal, coloca como título da perícope “A Visão de 
Paulo”, enquanto a NTLH adota o título “As visões e revelações de Paulo”. Além disso, a Almeida Século 
21 considera os versículos de 1 a 9 como uma única perícope, diferentemente das demais, e usa o título 
“O espinho na carne”. Já a ARA divide os versículos de 1 a 6 como uma perícope com o título “As visões e 
revelações do Senhor”, e inicia uma nova perícope no versículo 7, com o título “O espinho na carne”.

É importante frisar que algumas versões optam pela divisão e pelo entendimento de que o versículo 
7 constitui uma nova oração, distinta do versículo 6. Devido ao fato de a palavra dió (διό) como mostra 
Omanson, não constar em vários manuscritos. Ele escreveu:

A palavra dió (διό) não consta em expressivo número de importantes testemunhos. No 

16	 CARSON, 2017, p. 103-104.
17	 NICODEMUS, 2022, p. 552-553.
18	 NICODEMUS, 2022, p. 547.
19	 CARSON, 2017, p. 140.
20	 KISTEMAKER, 2007, p. 407-408.



51

“A MINHA GRAÇA TE BASTA”: UMA ANÁLISE EXEGÉTICA DE 2 CORÍNTIOS 12.7-10 
Antônio Renato Gusso e Yan Kliffor Marques Siqueira Viana

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

entanto, a leitura que traz esse dió é a mais difícil e tem bom apoio de manuscritos. Quando 
copistas, por equívoco, entenderam que as palavras καὶ τῇ ὑπερβολῇ τῶν ἀποκαλύψεων (e na 
abundância de revelações) não deveriam ser conectadas com o que vem antes (no v. 6), pois, 
segundo eles, davam início a uma nova oração, decidiram omitir a palavra διó. A tradução da 
NVI, se baseia na variante que omite διό. Caso se fizer um corte ao final do v. 6, e não depois 
de ἀποκαλύψεων (de revelações), no v. 7, a frase καὶ τῇ ὑπερβολῇ τῶν ἀποκαλύψεων (e na 
abundância de revelações) se conecta com as palavras que seguem, no v. 7, e explica porque 
Paulo teria razão para ficar orgulhoso demais. NVI, que, a exemplo de REB, inverte a ordem 
das duas primeiras frases do v. 7, traduz assim: “6b Evito fazer isso para que ninguém pense 
a meu respeito mais do que em mim vê ou de mim ouve. 7 Para impedir que eu me exaltasse 
por causa da grandeza dessas revelações, foi-me dado um espinho na carne...21

Com base nessas informações, o presente artigo segue a divisão proposta pela ARA, onde o versículo 
7 inicia uma nova perícope e entendendo que se trata de um novo assunto, já que o espinho na carne se 
torna o principal tema, deixando para trás seu testemunho de ter ido ao terceiro céu.

2. EXPOSIÇÃO DO TEXTO DE 2 CORÍNTIOS 12.7-10
Neste ponto, o objetivo é tratar da exposição do texto delimitado anteriormente. Não será feita 

uma exposição palavra por palavra, do original grego para o português atual. O objetivo é trabalhar 
separadamente cada versículo e entender o propósito de Paulo ao expor essa perícope aos coríntios. 
Algumas palavras serão tratadas mais a fundo, palavras essas consideradas chave para o entendimento do 
texto exposto, mas também para a compreensão do tema abordado neste artigo.

2.1 O ESPINHO NA CARNE
É importante entender que as revelações que Paulo teve foram para motivá-lo e não para que ele se 

orgulhasse. Todavia, o apóstolo era um ser humano como qualquer outro. Devido a essa grande experiência, 
que pode ter ocorrido no início do seu chamado, ele poderia se envaidecer com isso, o que poderia até 
mesmo causar sua ruína ainda no começo de seu ministério apostólico. Algumas ações relatadas na vida 
de Paulo poderiam dar a entender que havia certa prepotência em seu coração. Ele mesmo havia dito que 
era mais conhecedor da lei de Moisés do que seus colegas (Fp 3.4-6). Ele mesmo se dispôs a perseguir 
os cristãos, pedindo cartas aos líderes religiosos. Possivelmente, sua índole se inclinava para uma certa 
arrogância.

Ainda por amor ao apóstolo, Deus lhe dá algo que o faz lembrar de que ele era um ser humano. Deus 
utiliza o diabo para colocar em Paulo o “espinho na carne”, espinho este que foi a ferramenta usada por 
Deus para que Paulo não caísse em sua própria soberba. O “espinho na carne” é o único momento em que 
Paulo utiliza esta expressão em seus escritos. Há inúmeras hipóteses quanto a esta expressão; algumas serão 
apresentas na sequência.

Calvino que acreditava que o espinho na carne de Paulo consistia de tentações que o afligiam. Ele 
disse o seguinte: 

Porque aqui, segundo minha opinião, carne não quer dizer corpo, e sim a parte da alma 
ainda não regenerada, de modo que o sentido seria: A mim me foi dada um espinho para 
ferir minha carne, porque ainda não sou tão espiritual, a ponto de estar isento das tentações 
segundo a carne.22

Outra possibilidade seria a perseguição e oposição e até mesmo a rejeição. Barclay menciona que 
Lutero foi um que pensava que o espinho na carne de Paulo eram as muitas e variadas perseguições sofridas, 
tanto nas mãos dos judeus como nas mãos dos gentios.23 Nicodemus fala sobre a possibilidade da rejeição 
dos Judeus quanto a sua pregação.24

21	 OMANSON, 2010, p. 378.
22	 CALVINO, 2016, p. 299.
23	 BARCLAY, 1973, p. 98.
24	 NICODEMUS, 2022, p. 568.



52

“A MINHA GRAÇA TE BASTA”: UMA ANÁLISE EXEGÉTICA DE 2 CORÍNTIOS 12.7-10 
Antônio Renato Gusso e Yan Kliffor Marques Siqueira Viana

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

As enfermidades físicas também estão entre as mais defendidas por muitos teólogos. A lista abrange 
desde epilepsia, gagueira, enxaqueca, ataques de febre malária, deficiência visual e reumatismo. Aqueles 
que afirmam que se tratava de uma doença nos olhos dizem que isso poderia ser consequência de uma 
possível malária que Paulo contraiu ao visitar a região da Galácia. Essa região, pantanosa, era repleta de 
mosquitos e outros animais. Daí o motivo de Paulo escrever: “Tenho certeza que, se fosse possível, vocês 
teriam arrancado os próprios olhos para dá-los a mim” (Gl 4.15 NVI). Ainda na hipótese de uma doença 
ocular, Paulo teria escrito aos gálatas: “Vejam com que letras grandes estou lhes escrevendo de próprio 
punho!” (Gl 6.11 NVI). 

Outra possibilidade é a de enxaquecas severas. Barclay argumenta que essa poderia ser uma das 
possibilidades defendidas por Tértulo e Jerônimo.25 A maioria dos estudiosos concorda que a palavra 
skólops (σκόλοψ), traduzida por “espinho”, deve ser interpretada literalmente, ou seja, Paulo suportava dor 
física.

A palavra skólops, para alguns autores, teria outra tradução. Por exemplo: Edward Robinson a traduz 
como alguma coisa pontuda, uma estaca, algo que provoca dor severa e constante.26 Apoiado pela ideia de 
que a melhor tradução de skólops seria estaca, Nicodemus afirma:

O termo skolops traduzida como espinho, também pode significar “estaca”. A estaca no 
império Romano, era utilizada para empalhamentos de prisioneiros condenados à morte, 
consistia em introduzir uma estaca de madeira no corpo do condenado até que ele morresse 
empalado. A palavra espinho, foi usada nesta tradução por influência da tradução inglesa, 
porém traduzir por estaca faria mais sentido. Já que um espinho, como de uma flor não causa 
tanta dor assim, diferente de uma enorme estaca, talvez uma melhor tradução seria “uma 
estaca (fincada) na carne”.27

Alguns dizem que não há como saber a definição real do espinho na carne, justamente para que as 
pessoas possam se identificar com essa experiência. Afinal, como não se sabe o que exatamente foi, tudo 
aquilo que causa dor e sofrimento e mantém o indivíduo humilde diante de Deus pode ser o espinho na 
carne. Uma coisa é certa: quando Paulo escreveu 2 Coríntios, ele já estava há 14 anos com esse espinho 
na carne; ou seja, possivelmente, durante suas três viagens missionárias, ele carregava essa dor que causava 
tanta aflição ao seu corpo.

A questão agora é o motivo pelo qual o apóstolo teve esse espinho. Carson levanta um ponto 
interessante afirmando que parece que esse “espinho na carne”, seja ele o que for, possivelmente afligiu Paulo 
após as grandes revelações que ele havia experimentado (2Co 12.1-6), e esse espinho surgiu justamente para 
combater o orgulho que Paulo pudesse ter devido a essas revelações.28 Como o apóstolo mesmo escreveu: 
“Mas, para que não ficasse orgulhoso demais por causa das coisas maravilhosas que vi” (2Co 12.7 NTLH). 
Ao que parece, esse “espinho na carne” era algo que gerava em Paulo uma dor terrível ou até mesmo uma 
vergonha. Pois, levando em conta tudo o que ele havia suportado com base no capítulo 11, o fato de ele 
pedir a Deus com tanta veemência certamente não indicaria algo superficial, mas sim algo profundo, que 
gerava um terrível incômodo em Paulo.

Entendendo o que é o “espinho na carne” e sabendo o motivo pelo qual Paulo o recebeu, surge 
uma pergunta: qual a origem do espinho na carne? Ao que parece, Paulo sabe muito bem quem enviou 
o espinho: “mensageiro de Satanás”. Entretanto, embora Paulo relacione o espinho com uma obra de 
Satanás, ele também o vê como algo permitido por Deus, ao declarar edóthē moi skólops tē sarkí (ἐδόθη 
μοι σκόλοψ τῇ σαρκί), que significa “foi-me dado um espinho na carne”. A Bíblia mostra que Satanás pode 
afligir o homem com sua obra ( Jó 2.1-10; 1Co 5.5; 1Tm 1.20). Diante dessa aflição, o apóstolo roga a Deus 
por sua remoção. Carson conclui que os interesses de Satanás seriam mais objetivos se Paulo se tornasse 

25	 BARCLAY, 1973, p. 266.
26	 ROBINSON, 2012, p. 838.
27	 NICODEMUS, 2022, p. 570.
28	 CARSON, 2017, p. 148



53

“A MINHA GRAÇA TE BASTA”: UMA ANÁLISE EXEGÉTICA DE 2 CORÍNTIOS 12.7-10 
Antônio Renato Gusso e Yan Kliffor Marques Siqueira Viana

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

terrivelmente arrogante.29

Naquele momento da vida de Paulo, parece que o seu relato em Romanos faz todo sentido: “Sabemos 
que todas as coisas cooperam para o bem daqueles que amam a Deus, daqueles que são chamados segundo 
o seu propósito” (Rm 8.28 ARA). O verbo edóthē (ἐδόθη) está na voz passiva da terceira pessoa, o que 
indica que Paulo foi o alvo da ação, ação esta praticada pelo mensageiro de Satanás. O que chama a atenção 
é que o cristão pode ser alvo de uma ação vinda de Satanás. A própria Bíblia mostra essa resposta em pelo 
menos dois momentos.

O primeiro momento é na vida de Jó, onde Satanás recebe autorização vinda de Deus para tocar 
na vida de Jó, o que é visto nos capítulos 1 e 2. Jó recebe uma ação vinda de Satanás, porém essa ação só é 
possível com a permissão de Deus, como se vê em Jó: “Disse o Senhor a Satanás: Eis que tudo quanto ele 
tem está em teu poder; somente contra ele não estendas a mão. E Satanás saiu da presença do Senhor” ( Jó 
1.12 ARA). Satanás não tem autoridade nem poder para tocar na vida de nenhum cristão sem a autorização 
de Deus. Isso derruba a ideia de dualismo, onde se pensa que Deus e Satanás estão em um duelo frenético 
pelo poder. Deus é soberano sobre todas as coisas, e não há nada comparado ao Seu poder.

O segundo momento em que se vê a ação de Satanás é em Lucas 22, onde Pedro é avisado por Jesus 
de que Satanás havia pedido para peneirar os discípulos. O texto diz: “Simão, Simão, eis que Satanás vos 
reclamou para vos peneirar como trigo!” (Lc 22.31 ARA). Satanás, antes de tentar afligir alguém, necessita 
de autorização do Criador, pois ele não tem poder para tocar nos filhos de Deus. É interessante frisar que, 
no verso seguinte, Jesus afirma que irá orar por Pedro para que a fé dele não se desfaleça, e, que passado 
aquele momento, ele ajudasse os outros discípulos a se fortalecerem. E essa peneira se vê no momento em 
que Pedro nega a Jesus três vezes.

Algo que ainda chama a atenção neste versículo 7 é que Paulo utiliza duas vezes a mesma expressão 
hina mē hyperairōmai (ἵνα μὴ ὑπεραίρωμαι), que significa “me exaltasse demais”, a respeito disso Omanson 
disse: 

Vários importantes testemunhos omitem a segunda ocorrência dessa frase, por entenderem 
que se trata de uma repetição desnecessária. No entanto, a presença dessa frase no texto tem 
sólido apoio de testemunhos, e sua repetição faz parte da ênfase que se tem em vista naquele 
contexto, ao explicar a razão do espinho na carne. A NVI não traduz essa frase, mas não fica 
claro se isso se deve a uma preferência pela variante ou se as palavras foram omitidas apenas 
por uma questão de estilo em português.30

Isso mostra que possivelmente o intuito de Paulo enfatizar o motivo do “espinho na carne” é mostrar 
aos Coríntios que sua dor é o orgulho que poderia surgir devido às grandes revelações que teve por parte 
de Deus.

2.2 A ORAÇÃO AO SENHOR
Paulo roga ao Senhor para que retire dele o espinho. O texto afirma: “Por causa disto, três vezes 

pedi ao Senhor que o afastasse de mim” (v.8 ARA). A expressão kýrion (κύριον) traduzida por “Senhor”, 
em Paulo, aparenta se refere diretamente a Jesus como afirma Carson.31 A questão é saber se a expressão 
“três vezes” é de fato literal ou figurada, no entanto pouco se sabe se esta expressão deve ser entendida 
literalmente ou como uma figura de linguagem. A Bíblia nos oferece alguns exemplos que podem indicar 
ambas as possibilidades. 

Na forma literal se vê que Jesus orou ao Pai três vezes para que lhe fosse afastado o cálice (Mt 26.36-
44). Há também o exemplo de Jonas, que ficou três dias e três noites no ventre do grande peixe ( Jn 1.17). 
Outro exemplo é o de Elias, que se estendeu três vezes sobre o filho da viúva em Sarepta (1Rs 17.8-24). 
Também há o caso de Jeoás e Eliseu, onde Jeoás atira a flecha três vezes ao chão (2Rs 13.14-19). Podemos 

29	 CARSON, 2017, p. 149.
30	 OMANSON, 2010, p. 378-379.
31	 CARSON, 2017, p. 151.



54

“A MINHA GRAÇA TE BASTA”: UMA ANÁLISE EXEGÉTICA DE 2 CORÍNTIOS 12.7-10 
Antônio Renato Gusso e Yan Kliffor Marques Siqueira Viana

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

ver ainda o exemplo de Davi, que, após o recenseamento, escolhe cair por três dias nas mãos do Senhor 
(2Sm 24.10-17; 1Cr 21.7-15).

Existe também a possibilidade de que a expressão “três vezes” seja usada em sentido figurado. Jesus, 
por exemplo, menciona o “sinal de Jonas” em Mateus 12.38-42, e assim aconteceria com Ele. Contudo, 
Jesus não ficou exatamente três dias morto, já que Ele morreu numa sexta-feira à tarde e ressuscitou no 
domingo pela manhã. Calvino joga luz nisso ao dizer que a expressão “três vezes” poderia denotar uma 
repetição frequente, ou seja, não necessariamente Paulo orou “somente três vezes”, mas inúmeras vezes, 
e com frequência, pedindo a Deus que retirasse essa estaca de seu corpo.32 Seja como for, Paulo fez uma 
intercessão profunda, desejando ardentemente que sua oração fosse atendida. A esse respeito, Barclay diz: 

Paulo orava para que lhe fosse tirado esse aguilhão, mas Deus respondeu esta oração como o 
faz tantas vezes — não lhe tirou o mal, mas sim lhe deu a força para suportá-lo. Deus não nos 
priva das coisas; capacita-nos para vencê-las e sair delas.33

Parece haver uma ideia comum de que toda oração deve ser respondida de forma positiva, afinal, a 
Bíblia ensina que se deve pedir com fé e ousadia (Mt 21.22). No entanto, o próprio Jesus fez uma oração 
que demonstra que a vontade pertence ao Pai (Mt 26.39), e Paulo adota uma postura similar em sua oração. 
Não receber uma resposta positiva de Deus revela, na vida de Paulo, uma oportunidade de experimentar 
uma graça que parece ainda maior — a provisão divina. O propósito de Deus poderia se realizar de maneiras 
ainda melhores e mais profundas.

A insistência de Paulo em sua oração denota não apenas um desejo profundo de cura, mas também 
uma perseverança em orar. Ele estava praticando o que Jesus havia ensinado em Lucas (18.1-8). Paulo não 
desistiu facilmente; mesmo sem uma resposta imediata, ele permaneceu convicto de que o Senhor, a quem 
ele servia, poderia respondê-lo e, de fato, respondeu.

2.3 A SUFICIÊNCIA DA GRAÇA
Ao entrar no versículo 9, Paulo começa revelando a expressão: “Mas ele me disse.” A palavra 

eirēken (εἴρηκέν) traduzida como disse, “implica em que a palavra permanecia para Paulo como uma fonte 
permanente de segurança e consolo”.34 O apóstolo não deixa claro como recebeu essa resposta, se foi por 
meio de um sonho, visão, de uma voz audível ou até por um anjo. Seja como for, a oração de Paulo foi 
respondida, ainda que talvez não da maneira que ele esperava. A resposta divina parece ser firme e direta, 
algo definitivo. 

Paulo desejava que o espinho fosse removido e, em sua expectativa, orou com a esperança de que 
isso acontecesse. No entanto, ele recebe a graça de Deus como resposta. O espinho permaneceria, mas 
a graça seria suficiente para que Paulo suportasse a dor que ele causava. Esse espinho passou a ser um 
lembrete constante para Paulo: cada vez que o notava, ele se recordava da graça divina, que o sustentava 
e lhe dava forças para suportar. A negativa da resposta evidencia a soberania de Deus, mostrando que, 
independentemente de quem esteja orando, é a vontade divina que prevalece.

A palavra cháris (χάρις), traduzida como “graça” nesta carta, aparece 18 vezes ao longo da obra 
paulina como vão afirmar Hawthorne, Martin e Reid.35 Para Paulo, a compreensão de “graça” refere-se 
ao favor de Deus, como se o próprio caráter e a própria essência de Deus se manifestassem em benefício 
do ser humano. Porém, ainda para os autores Hawthorne, Martin e Reid, neste contexto específico, Paulo 
usa a palavra “graça” como um sinônimo para o poder divino, dýnamis (δύναμις). Essa graça se alimenta da 
fraqueza humana, pois é justamente nela que o poder de Deus pode se aperfeiçoar cada vez mais na vida 
de Paulo.36

32	 CALVINO, 2016, p. 302.
33	 BARCLAY, 1973, p. 268.
34	 RIENECKER; ROGERS, 1985, p. 366.
35	 HAWTHORNE; MARTIN; REID, 2008, p. 607.
36	 HAWTHORNE; MARTIN; REID, 2008, p. 608.



55

“A MINHA GRAÇA TE BASTA”: UMA ANÁLISE EXEGÉTICA DE 2 CORÍNTIOS 12.7-10 
Antônio Renato Gusso e Yan Kliffor Marques Siqueira Viana

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Isso é um ponto interessante de ser observado, já que Carson vai conceituar que, “quanto maior 
a fraqueza de um cristão, maior é a graça que lhe é derramada”.37 Essa visão está em contraste com o que 
os “superapóstolos” — ou falsos apóstolos — pregavam em Corinto, pois eles exaltavam seus próprios 
grandes poderes e se vangloriava diante dos coríntios (2Co 10.12). Ao glorificarem a si mesmos por suas 
supostas realizações, esses falsos apóstolos revelavam o quanto careciam da verdadeira graça.

Esse contraste também ecoa nas palavras de Jesus em Mateus 5.3, onde ele afirma que o Reino dos 
Céus é dos “pobres de espírito”, ou seja, daqueles que reconhecem sua necessidade da graça divina. Em 
outro ponto, Jesus diz: “Os sãos não necessitam de médico, mas sim os que estão doentes; eu não vim 
chamar os justos, mas, sim, os pecadores ao arrependimento” (Mc 2.17).

É interessante mostrar que o “espinho na carne” não vem acompanhado da graça, mas ela é um 
auxílio, ou uma capacitação capaz de ajudar Paulo a lidar com o espinho não removido. É como se a 
fraqueza fosse um veículo que nela está inserida a graça divina. A graça vem mediante a resposta de oração 
que Paulo faz ao Senhor. Paulo evidencia com a sua vida aquilo que ele mesmo escreveu em Romanos 8.31-
39, ao mostrar que mesmo diante de tanta dor e sofrimento, nada é capaz de separar o cristão do amor de 
Deus, nem mesmo um espinho na carne.

Paulo, ao refletir sobre a afirmação de Deus, entende que a graça divina o capacita a superar 
diversas áreas de dificuldade. A primeira é o cansaço físico. O apóstolo estava constantemente em viagens 
missionárias, pregando, fundando igrejas e frequentemente enfrentando noites sem sono. Provavelmente 
em uma idade mais avançada, ele reconhece que é a graça de Deus que o fortalece e lhe dá vigor para 
persistir, mesmo quando o desgaste físico é intenso.

A segunda área é a dor física, carregando esse “espinho na carne” há aproximadamente 14 anos, ele 
já não tinha outra solução além da oração. E sua oração, em última análise, lhe proporciona uma resposta 
direta de Jesus, que lhe garante que ele pode continuar servindo o seu Senhor, mesmo com essa dor, pois 
teria à sua disposição uma fonte inesgotável de graça para suportá-la. Essa graça não apenas alivia, mas dá 
sentido à dor, tornando-a um lembrete da suficiência do poder de Deus em sua vida.

A NVI, AS21 e NTLH traduz como “meu poder”, já a ARA traduz como “o poder”, de fato, ao que 
parece até mesmo levando em conta ao que Paulo irá falar no final do versículo “o poder de Cristo” entende-
se que a resposta vinda de Deus, deixa claro que é o “Seu Poder”, no caso, o Poder Divino. Omanson traz 
um detalhe interessante quanto a isto, dizendo:

O textus receptus, em concordância com os manuscritos listados no aparato crítico de O 
Novo Testamento Grego, traz ē gar dynamís moy (ἡ γὰρ δύναμίς μου) pois o meu poder”. 
É certo que o pronome possessivo μου - moy (meu) (que não aparece em testemunhos de 
primeira grandeza) foi acrescentado por copistas com o intuito de esclarecer o sentido do 
texto. Considerando que esse “poder” é identificado, ao final do v. 9, como sendo “o poder 
de Cristo”; e, diante do fato de que Cristo é quem fala em 12.9a, parece não haver dúvida de 
que Paulo está falando não sobre o poder em geral, mas sobre o poder de Cristo, ou seja, “o 
meu poder” no sentido de “o poder de Cristo”. Algumas traduções trazem “meu poder”, mas 
não está claro se isso se deve a uma preferência pela variante ou se o acréscimo do pronome 
foi ditado por razões de tradução.38

Esse contraste que Paulo apresenta entre o orgulho nas revelações e o orgulho nas fraquezas 
é realmente fascinante e central para a mensagem que ele quer transmitir aos coríntios. No verso 7, ele 
menciona o espinho na carne como algo dado para evitar que ele se orgulhasse das grandes revelações que 
teve. Contudo, no verso 9, Paulo faz uma reviravolta ao afirmar que agora ele se orgulhará sim, mas não 
nas experiências espirituais grandiosas que poderiam enaltecer sua reputação; seu orgulho se baseia em 
suas fraquezas. Ao enfatizar suas fraquezas, Paulo faz uma escolha consciente de mostrar que a fonte de sua 
força e de seu ministério vem diretamente do poder de Deus, que se aperfeiçoa em sua fraqueza.

37	 CARSON, 2017, p. 152.
38	 OMANSON, 2010, p. 379.



56

“A MINHA GRAÇA TE BASTA”: UMA ANÁLISE EXEGÉTICA DE 2 CORÍNTIOS 12.7-10 
Antônio Renato Gusso e Yan Kliffor Marques Siqueira Viana

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

A expressão do apostolo “para que sobre mim repouse o poder de Cristo” a palavra episkēnōsē 
(ἐπισκηνώσῃ) traduzido por repouse, pode trazer um significado interessante “Paulo poderia estar dizendo 
que o poder de Deus desceu sobre ele e faz sua morada no frágil tabernáculo do seu corpo físico”.39

O apóstolo tenta mostrar aos coríntios que o que realmente importa, é a graça capacitadora de 
Deus, mesmo diante do sofrimento humano. Isso era algo inimaginável para eles, pois os superapóstolos 
se vangloriavam de suas conquistas. No entanto, Paulo destaca que o que realmente importa não são as 
conquistas pessoais, mas a glória de Deus. E, se fosse necessário experimentar dores físicas para que essa 
glória se manifestasse, isso seria motivo de grande honra. Como afirma Wright: “O poder de Deus e o 
poder humano não são a mesma coisa; em geral, o segundo precisa ser totalmente destruído para que o 
primeiro possa brilhar”.40

2.4 A FORÇA QUE PROVÉM DA FRAQUEZA
Paulo não é um amante da dor e do sofrimento, que sente prazer nela, nem alguém que se refere 

à dor de forma prazerosa. Ele é, na verdade, um cristão genuíno que entende que sua dor pode ser um 
instrumento para a glória de Deus. Paulo se coloca em segundo plano para que Cristo se manifeste com 
Sua Glória de maneira plena. Para os coríntios, isso parecia ilógico, esse prazer em meio ao sofrimento. 
No entanto, Paulo afirma de maneira categórica, no verso 9, um princípio pessoal. É como se ele estivesse 
preparado para deixar de orar pelo que havia pedido inicialmente, “que o afastasse de mim” (v.8), pois 
agora ele havia entendido que o poder de Deus é maior do que qualquer dor ou sofrimento.

Neste versículo, tudo se resume à expressão “por amor a Cristo” (v.10). Paulo suportaria a dor 
do espinho na carne por amor a Cristo, e isso incluiria até mais coisas: “nas fraquezas, nas injúrias, nas 
necessidades, nas perseguições, nas angústias...” (v.10 ARA), um resumo básico do que ele havia vivido no 
capítulo 11.

É interessante a quantidade de vezes que a palavra “fraqueza” se apresenta nesta perícope, isso mostra 
o quão enfático ela é para o entendimento daquilo que Paulo está querendo mostrar aos Coríntios. Segundo 
Hawthorne, Martin e Reid, a palavra astheneia (ἀσθενείᾳ), traduzida como fraqueza, aparece nesta carta 
ao menos 14 vezes junto com outras palavras semelhantes.41 Ainda segundo os autores “Paulo enxergava a 
fraqueza como uma plataforma pela qual o poder de Deus é revelado ao mundo; ele via a fraqueza como o 
melhor canal para o poder divino”.42 Paulo via a fraqueza não como algo abstrato, mas como algo real, que 
serve a um propósito divino. A fraqueza revela a finitude humana e como o ser humano é dependente de 
Deus.

Ao se revelar como alguém fraco no verso 10, o apóstolo mostra que a forma como Deus enxerga a 
fraqueza é diferente da visão humana. Enquanto a glória do homem é superar as fraquezas, a glória de Deus 
é mostrar a fraqueza humana até que somente o poder divino seja visto nela.

Por fim, a fraqueza traz a identificação do homem com seu Senhor, pois, ao ter o exemplo do Cristo 
crucificado, os cristãos podem agora participar da fraqueza de Cristo, capacitando-os a suportar suas 
próprias fraquezas e a se gloriar nelas. Como ainda mostram os autores: 

O conceito paulino de fraqueza é, em suma, marcadamente teocêntrico. Deus não depende 
nem da força humana nem das realizações humanas, nem mesmo na Igreja. Ao contrário, ele 
busca os fracos, os incrédulos e os hostis para redimi-los e equipá-los como instrumentos de 
sua força.43

Ao olhar para as escrituras é comum ver Deus trabalhando com os fracos, e ver o poder de Deus se 
manifestar de maneira gloriosa. Isso pode ser observado na vida de Gideão, cuja história é relatada no livro 
39	 RIENECKER; ROGERS, 1985, p. 366.
40	 WRIGHT, 2021, p. 156.
41	 HAWTHORNE; MARTIN; REID, 2008, p. 572.
42	 HAWTHORNE; MARTIN; REID, 2008, p. 572.
43	 HAWTHORNE; MARTIN; REID, 2008, p. 572.



57

“A MINHA GRAÇA TE BASTA”: UMA ANÁLISE EXEGÉTICA DE 2 CORÍNTIOS 12.7-10 
Antônio Renato Gusso e Yan Kliffor Marques Siqueira Viana

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

de Juízes, dos capítulos 6 ao 8, onde é mostrado seu chamado e a batalha em que ele conta com os trezentos 
guerreiros. Também se vê isso na vida de Davi, um jovem pastor de ovelhas, que é ungido por Samuel 
para ser rei de Israel. O que se pode dizer de tantos outros, como Elias, Eliseu, Jefté, Isaías, entre outros? 
O próprio autor de Hebreus, ao falar dos homens de grande fé que tiveram suas vidas usadas por Deus, 
relata que muitos deles sofreram insultos e humilhações pelo próprio povo, mas se mantiveram firmes na 
promessa que receberam de Deus. Em momentos de fraqueza em suas vidas, confiaram em Deus para que 
Seu poder fosse manifestado através de seus espinhos.

A lista de Paulo parece abranger todo o ser humano: tanto o lado físico e espiritual, como as 
fraquezas; o lado social, com as injúrias e necessidades (fome, sede); as perseguições (vindas de pessoas que 
queriam o seu mal); e também a questão emocional, com as angústias, possivelmente ocasionada pela sua 
preocupação com as igrejas. Paulo começa o verso 7 falando sobre uma debilidade externa, um espinho ou 
estaca na carne, mas agora ele compreende que toda a sua fragilidade expõe a glória de Deus cada vez mais. 
É como se ele olhasse para dentro de si, deixasse o espinho de lado, e a fraqueza humana viesse à tona. Ele 
entende que a manifestação da glória de Deus pode ser contemplada diante de toda a aflição humana. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS
O texto mostra que a aflição é inevitável para todos os cristãos, independentemente do seu nível de 

maturidade ou idade. Todos estão sujeitos a receber “espinhos” que os possam afligir ao longo da caminhada. 
O entendimento que isso traz é o que faz a diferença na vida daqueles que confiam em Deus. Há um reflexo 
muito parecido com o que José viveu. Seus onze irmãos o venderam como escravo, mas, anos depois, ao 
refletir sobre tudo o que havia ocorrido, José pôde declarar: “Vocês planejaram o mal contra mim, mas 
Deus o planejou para o bem, para que a vida de um numeroso povo fosse salva hoje” (Gn 50.20 NVI). 

Paulo entendeu, em Deus, que o espinho na carne era para que seu coração não se tornasse soberbo 
demais por conta das grandes revelações que havia experimentado. Hubbard afirma: “Dificuldades, 
sofrimento e fraqueza transmitem a graça de Deus e são os meios pelos quais o poder de Deus é mais 
vividamente demonstrado”.44

No fim, o foco de Paulo não está na glória de ir ao terceiro céu ou nas grandes revelações que recebeu, 
mas no fato de que o que evidencia seu ministério são suas limitações. Esses sofrimentos, enfatizados dentro 
do contexto dos capítulos 10 a 12, são o que realmente credenciam o apóstolo ao ministério.

Em sua teologia, Paulo ensina que o cristão deve enfrentar o sofrimento com alegria, sabendo que as 
tribulações não são sem sentido. Elas são o meio que Deus planejou para fortalecer os fiéis, na expectativa 
do derramamento do Seu amor e da esperança da glória que há de vir. Esse sofrimento evidencia na vida de 
cada fiel a manifestação da cruz e da ressurreição de Cristo em seus próprios corpos.

O sofrimento é um mistério e, com certeza, não será resolvido nesta vida. Às vezes, ele pode bater à 
porta de qualquer um, pelo simples fato de ser um indivíduo vivendo nesta terra. À medida que o homem 
envelhece seu corpo também envelhece, e aquilo que antes era sinônimo de força agora se torna exemplo de 
fraqueza. Muitos sofrem por desobediência, pois a rebelião pode afligir aquele que vai contra a Palavra de 
Deus, ou o próprio Deus pode decidir disciplinar em amor. Mas o sofrimento também é um instrumento 
pelo qual Deus pode construir um verdadeiro caráter piedoso no homem, como o próprio apóstolo mostra 
em Romanos 5.1-5.

O ensinamento de que, se a pessoa é filho de Deus, se apropria de tudo o que tem direito em Cristo, e 
que nunca ficará doente ou sofrerá dano algum, é totalmente incoerente. A aflição faz parte da caminhada 
cristã; porém, ela não pode impedir o cristão de seguir em frente, pois tem em Cristo o exemplo perfeito 
da manifestação da glória de Deus em Sua cruz e ressurreição.

Essa experiência dolorosa contém duas mensagens: a primeira é o espinho da carne, advindo de 

44	 HUBBARD, 2021, p. 191.



58

“A MINHA GRAÇA TE BASTA”: UMA ANÁLISE EXEGÉTICA DE 2 CORÍNTIOS 12.7-10 
Antônio Renato Gusso e Yan Kliffor Marques Siqueira Viana

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

um mensageiro de Satanás, com o objetivo de humilhar o apóstolo; a segunda mensagem vem do próprio 
Deus, mostrando que a graça é maior que qualquer dor. Paulo não pôde compartilhar as revelações que 
ouviu no céu (v. 4), mas compartilhou as palavras que ouviu de Deus aqui na terra: “Minha graça te basta, 
e o meu poder se aperfeiçoa na fraqueza”.

REFERÊNCIAS
BARCLAY, William. I y II Coríntios: El Nuevo Testamento. Buenos Aires: La Aurora, 1973.

BÍBLIA. Grego. O Novo Testamento grego: com introdução em português e dicionário grego-português. 4.ed. rev. 
São Paulo: Sociedade Bíblica do Brasil, 2008.

BÍBLIA. Português. YouVersion. Versão ARA. Sociedade Bíblica do Brasil. 1993. Disponível em: https://www.
bible.com/pt/languages/por. Acesso em: 07 nov. 2024.

BÍBLIA. Português. YouVersion. Versão AS21. Sociedade Bíblica do Brasil. 2009. Disponível em: https://www.
bible.com/pt/languages/por. Acesso em: 07 nov. 2024.

BÍBLIA. Português. YouVersion. Versão NTLH. Sociedade Bíblica do Brasil. 2009. Disponível em: https://www.
bible.com/pt/languages/por. Acesso em: 07 nov. 2024.

BÍBLIA. Português. YouVersion. Versão NVI. Sociedade Bíblica do Brasil. 2009. Disponível em: https://www.
bible.com/pt/languages/por. Acesso em: 07 nov. 2024.

CALVINO, João. 2 Coríntios: Série Comentários Bíblicos. São José dos Campos: Fiel, 2016.

CARSON, D. A. Um modelo de maturidade cristã: exposição de 2 Coríntios 10-13. São Paulo: Vida Nova, 2017.

CHAMPLIN, Russell Norman. O Novo Testamento Interpretado: versículo por versículo Volume 4. São Paulo: 
Hagnos, 2018.

GUNDRY, R. H. Panorama do Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2011.

GUSSO, Antônio Renato. Gramática instrumental do grego: do alfabeto à tradução, a partir do Novo Testamento 
passo a passo. 2.ed. rev. e amp. São Paulo: Vida Nova, 2021.

GUSSO, Antônio Renato. Gramática instrumental do hebraico. 4.ed. São Paulo: Vida Nova, 2021.

HAWTHORNE, Gerald F.; MARTIN, Ralph P.; REID, Daniel G. Dicionário de Paulo e suas cartas. 2.ed. São 
Paulo: Loyola, 2008.

HENDRIKSEN, William; KISTEMAKER, Simon J. New Testament Commentary: Exposition of the Second 
Epistle to the Corinthians. United States of América: Baker Academic, 2007.

HUBBARD, M. V. 2 Coríntios: Série Comentário Expositivo. São Paulo: Vida Nova, 2021.

KÖSTENBERGER, Andreas J.; KELLUM, L. Scott; QUARLES, Charles L. Introdução ao Novo Testamento: a 
manjedoura, a cruz e a coroa. São Paulo: Vida Nova, 2022.

KRUSE, Colin. 2 Coríntios: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 1994.

LADD, George Eldon. Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2003.

LOUW, Johannes P.; NIDA, Eugene A. (edit.). Léxico grego-português do Novo Testamento baseado em domí-
nios semânticos. Tradução de Vilson Scholz. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2013.

NICODEMUS, Augustus. A minha graça te basta: a mensagem de 2 Coríntios para a igreja de hoje. São Paulo: 



59

“A MINHA GRAÇA TE BASTA”: UMA ANÁLISE EXEGÉTICA DE 2 CORÍNTIOS 12.7-10 
Antônio Renato Gusso e Yan Kliffor Marques Siqueira Viana

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Vida Nova, 2022.

OMANSON, Roger L. Variantes textuais do Novo Testamento: análise e avaliação do aparato crítico de “o Novo 
Testamento grego”. Barueri: Sociedade Biblica do Brasil, 2010.

RIENECKER, Fritz; ROGERS, Cleon. Chave linguística do Novo Testamento Grego. São Paulo: Vida Nova, 
1985.

ROBIE, Jonathan. Greek Bible. [S.l.]: [s.n.], 2023. Disponível em: https://www.greekbible.com/. Acesso em: 19 
maio 2025.

ROBINSON, Edward. Léxico grego do novo testamento. Rio de Janeiro: CPAD, 2012.

WRIGHT, Nicolas T; BIRD, Michael F. O Novo Testamento em seu mundo: Uma introdução à história, à litera-
tura e à teologia dos primeiros cristãos. Minas Gerais: Thomas Nelson, 2024.

WRIGHT, Nicolas Thomas. Paulo para todos: 2 Coríntios. Minas Gerais: Thomas Nelson, 2021. 

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO 
E MÁRTIR: LOGOS FILOSÓFICO OU PRINCÍPIOS 
HERMENÊUTICOS BÍBLICOS?1

The “Seminal Logos” in Justin, Philosopher and Martyr: Philosophical 
Logos or Biblical Hermeneutical Principles?

Dr. Efstathios Tsotsos2

RESUMO
As obras remanescentes do apologista Justino, filósofo e mártir são uma fonte 

rica de informações, sobre a difusão da mensagem de Cristo aos gentios, principalmente 
para as autoridades romanas e aos intelectuais das escolas filosóficas do século II d.C. 
O posicionamento inovador da Igreja primitiva perante o mundo greco-romano e, a 
sua cultura formulada nesse século foi manifestado pelos seus representantes cristãos 
intelectuais, os chamados “Apologistas”, onde, dentre eles o mais importante é Justino, 
filósofo e mártir. O presente artigo apresenta uma breve análise do termo “Logos 
Seminal” em Justino, tentando responder ao problema central da pesquisa, que é o 
seguinte: se o Cristianismo, pelo menos nas suas origens, apresentava uma exclusividade 
da verdade, de qual modo Justino conseguiu criar pontos de junção entre a filosofia 
humana e a “verdadeira filosofia”, como ele chamou a fé cristã? A pergunta sugerida que 
compõe a formulação do problema é que, a partir dessa junção, o Kerygma cristão foi 
realmente “helenizado”, como alguns estudiosos alegam ou Justino utilizou a filosofia, 
apenas como instrumento linguístico para expor as verdades cristãs e sua expressão 
“Logos Seminal”, tendo como fundamento o ensino apostólico?

Palavras-chave: Logos Seminal. Justino. Filosofia. Princípios Hermenêuticos 
Bíblicos.

1	  O presente artigo é um resumo do quarto capítulo da Tese de Doutorado do autor, com o título, “A Verdadeira Filosofia e o “Logos Seminal” 
de São Justino: a sua Teologia e Interpretação das escrituras em Diálogo com as Culturas da Época”. Curitiba, 2024.

2	  Efstathios Tsotsos é Doutor em Teologia (PUC-PR); Mestre em Teologia e Pós-Graduação no Novo Testamento Aplicado pelas Faculdades 
Batista do Paraná (FABAPAR); graduado em Teologia pela Faculdade Batista Pioneira (Ijuí, RS); curso livre em Paleografia Grega (EAD) 
pelo Instituto de Paleografia de Atenas (MIET), Grécia. Atualmente é professor em Teologia da Faculdade Teológica Batista em São Paulo 
(FTBSP), e professor do grego Koiné e moderno da Comunidade Helênica em São Paulo (CHSP). E-mail: efstathios.tsotsos@teologica.net 

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n1.004



61

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

ABSTRACT
The remaining works of Justin, philosopher, and martyr, are a rich source of 

information about the diffusion of Christ’s message to the Gentiles, especially to 
the Roman authorities and to the intellectuals of the philosophical schools of the 
2nd century A.D. The innovative positioning of the Church primitive towards the 
Greco-Roman world and its culture formulated in that century, is manifested by its 
intellectuals representatives, the so-called “Apologists” Christians, among whom the 
most important is Justin, philosopher, and martyr. This article presents a brief analysis 
of the term “Seminal Logos” in Justin, attempting to answer the central problem of 
the research, which is the following: if Christianity, at least in its origins, presented 
an exclusivity of truth, in what way did Justin manage to create points of connection 
between human philosophy and “true philosophy”, as he called the Christian faith? 
The suggested question that composes the formulation of the problem is that, from 
this junction, the Christian Kerygma was really “Hellenized”, as some scholars claim, 
or did Justin use philosophy only as a linguistic instrument to expose Christian truths 
and their expression “Seminal Logos”, based on the apostolic teaching?

Keywords: Seminal Logos. Justin. Philosophy. Biblical Hermeneutical Principles.

INTRODUÇÃO
Enquanto os escritos dos apóstolos eram destinados às primeiras comunidades locais, os apologistas3 

do século II d.C., através das suas obras foram direcionados em público gentio e, em geral, aos formados 
da filosofia helênica4, pois eles mesmos tinham estudado dessas escolas, antes serem convertidos ao 
cristianismo. Eles deveriam encontrar um “contato” comum com as pessoas a quem dirigiam os seus 
escritos, se queriam chegar num entendimento racional e, por isso, foram obrigados usar essa ferramenta 
adequada àquela época.5 

O filosofo e mártir Justino foi o primeiro a tentar sistematizar, embora de uma forma embrionária, as 
verdades cristãs reveladas nas Escrituras Sagradas. Essas verdades vêm de Deus e são reveladas por Ele, por 
meio dos profetas e homens santos do Antigo Testamento. A ideia de revelação é aperfeiçoada na pessoa 
de Senhor Jesus Cristo. Pela peculiaridade de seu pensamento e principalmente pela amplitude de sua obra 
literária, Justino é o mais importante de todos os outros apologistas do século II d.C.

A filosofia em Justino era muito valorizava, mas, apenas nos aspectos em que concordava com a 
revelação divina. Isso demonstra que essa filosofia é produto da atuação parcial do “Logos” entre aos homens. 
O uso por ele do “Logos Seminal” era uma afirmação conhecida nos círculos da filosofia greco-romana, 
pois mostrava que ele a avaliava e a comparava com a verdade cristã; porém a considerava incompleta. Além 

3	  Apologistas foram chamados aqueles cristãos eruditos que atuaram no século II d.C., os quais assumiram como tarefa, por um lado, defender 
os cristãos perante as autoridades romanas, que eram injustamente perseguidos e, por outro lado, demonstrar a mensagem cristã como a única 
filosofia verdadeira e compatível. O nome “apologistas” foi-lhes atribuído, devido ao tipo de literatura de que eles foram fundadores, onde 
o seu principal cuidado era de guardar as comunidades cristãs, da ordem romana, flagita cohaerentia nomini (crimes que são relacionadas 
com o nome cristão, que tinha ordenado o imperador Trajano). Os mais conhecidos apologistas, além de Justino são os: Cuadrato, Aristides 
de Atenas, Aristão de Pella, Melitão de Sardes e Atenágoras. ΤΣΑΜΗΣ, Γ. Δημήτριος. Εκκλησιαστική Γραμματολογία: από τήν αποστολική 
εποχή ώς τήν άλωση τής Κωνσταντινουπόλεως: Θεσσαλονίκη: Πουρνάρα, 2001, p. 54

4	  O conceito “filosofia” nesse artigo tem a ver com o sentido que o entendiam na antiguidade, aquelas pessoas que buscavam a sabedoria 
– σοφία e, não com o sentido que tomou no “racionalismo” do século XVII, o qual, consiste um movimento da filosofia moderna, que 
não pode ser identificado com o conjunto da tradição filosófica grega antiga. Historicamente, a filosofia cria perguntas, quer aprender o 
que é vida – “βίος”, o que é cosmos, de que é composta a terra, a natureza – física, os animais e outras questões, lançando assim a fundação 
e a divisão das várias ciências: biologia, cosmologia, fisiologia, geologia, filologia, zoologia etc. Portanto, filosofia não é o nome de um 
conhecimento – “gnosis”, mas é o nome de um desejo, de um querer, que para Aristóteles (Μετά τά Φυσικά Α΄ 1.980a) esse desejo existe 
por natureza ao ser humano: “Πάντες ἄνθρωποι τοῦ εἰδέναι ὀρέγονται φύσει” (Todos os homens têm um apelo por natureza ao conhecimento). 
Παντελεήμων Μανουσάκης. Φιλοσοφία και Ευαγγέλιο. Disponível em: https://www.academia.edu/14284691/Φιλοσοφια_και_Ευαγγελιο. 
Acesso: 17/03/2025

5	  JAEGER, Werner. Cristianismo primitivo e Paideia grega. Tradução de Teresa Louro Pérez. Lisboa: Edições 70, 1991, p.43.



62

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

disso, a filosofia humana é imperfeita, parcial, indistinta e sombria, em contraste da verdade cristã que foi 
revelada, completamente aos homens por meio de “Logos” de Deus. 

Inicialmente, para ser percebido uma possível influência, ou não do sentido do “logos” filosófico 
de Justino, em sua relação com o “Logos” joanino é certo de ser abordado o primeiro pensador, que usou 
o conceito de “logos” com seu sentido filosófico, Heráclito. Na parte seguinte, será uma breve análise do 
conceito de “Logos” de apóstolo João, como aparece no seu prologo, que é o primeiro escritor do Novo 
Testamento (NT), que o ligou com Deus. Por último, o trabalho vai analisar os princípios hermenêuticos 
que aparecem na obra de Justino e, como ele os interpretou na luz dos textos bíblicos do Novo Testamento. 

1. O “LOGOS” EM HERÁCLITO DE ÉFESO  
O sentido que possui o termo “logos” na filosofia da Grécia antiga é multiforme, e ultrapassa 

qualquer tentativa neste trabalho, de realizar possíveis interpretações que foram feitas nas várias escolas 
filosóficas da antiguidade. Por isso, será examinado o conceito de “logos” – λόγος, ou o “sendo ser” – o όντως 
ών e “divindade” – θεότητα, como os gregos antigos chamavam a “primeira arque”, ou seja, o “princípio dos 
seres” – αρχή τών όντων. Essa busca dos pensadores antigos, sobre o começo de tudo significa “ontologia,”6 
que é encontrada nos escritos fragmentados, principalmente de Heráclito e depois mais tarde na escola 
filosófica dos “estoicos” e do filósofo judeu, Filo de Alexandria.

Heráclito é um dos maiores pensadores da Jônia da Ásia Menor, e o primeiro que introduziu na 
filosofia o sentido do “logos”, que se tornou o ponto de partida sobre todas as questões filosóficas posteriores 
que foram feitas. Heráclito nasceu em Éfeso, a segunda cidade jônica depois de Mileto, onde floresceu o 
pensamento filosófico, sendo ele de uma geração depois dos seus representantes pensadores, os chamados 
pré-socráticos.7 Segundo Kουφόπουλος a diferença mais importante entre Heráclito e os filósofos de Mileto, 
Tales, Anaximandro e Anaxímenes, está na mudança do seu interesse sobre a busca da primeira “Arque” 
(princípio). Heráclito não é concentrado mais no primeiro elemento essencial do mundo, como pensavam 
os filósofos de Mileto, mas, ele destaca e enfatiza o “poder” ou o princípio que move esse elemento, que 
para Heráclito esse princípio é o “Logos”.8 

O Logos em Heráclito possui as seguintes caraterísticas essenciais: a) ele existe em todas as coisas e 
regula os seus relacionamentos entre si; b) é homogêneo e indivisível; c) é coerente com as leis que foram 
estabelecidas no mundo por ele e, o mais importante é que pode ser aproximado. A Heráclito, não interessa 
ensinar o “logos”, mas, ele “exorta” as pessoas de o ouvirem, porque, como acontece aos outros valores da 
natureza, ou seja, a justiça, a ordem e a beleza, assim, também, a verdade não é ensinada, mas, deve ser 
ouvida.9 

Além disso, o “logos” no entender de Heráclito parece ter a função de corrigir os desvios da eterna lei 
que governa as coisas. O pensador de Éfeso concede, portanto, o poder de conferir ordem e racionalidade 
ao “cosmos”. Daqui surge o significado mais comum de logos, “razão” – λογική (lógica, raciocínio). Por 
isso, para Reale e Antiseri, na concepção de Heráclito, aquilo que governa todas as coisas é “inteligência”, é 
“razão”, é “Logos”, é “lei racional”.10

Toda a teoria do “Logos” em Heráclito é desenvolvida de modo completo pelo filósofo cético, Sexto 

6	  HEBECHE, Luiz. Ontologia I. 2.ed. Florianópolis: 2012, p. 12. Ontologia é ao tratar do “ente” direciona-se para aquilo que é essencial. Por 
isso, “Ontologia” significa estudo ou conhecimento do “Ser”, dos “Entes” ou das coisas tais, como são em si mesmas, real e verdadeiramente. 
Porém, a filosofia desviou-se do problema do ser – da ontologia – para tratar de outros temas e, durante do tempo certamente, foi mudada.

7	  O pensamento racionalista antigo convencionalmente começa com os três representantes da escola jônica em Mileto, na Ásia Menor: 
Tales, Anaximandro, Anaxímenes. Todos eles, buscaram intensamente as questões em relação aos sentidos de deus, do princípio, do logos, 
da justiça, do infinito, do cosmos, do ser e da physis-natureza. Para os três pensadores de Mileto a “physis tinha uma “aura divina”, pois era 
a fonte originária, a “arché” de todas as coisas que constituíam o Universo. Zeferino Rocha. Heráclito de Éfeso, filósofo do Logos. Revista 
Latino-Americana de Psicopatologia Fundamental. Ano VII, n. 4, dez/2004, pp.9,10. 

8	  ΚΟΥΦΟΠΟΥΛΟΣ, Τάκης. Ο Σκοτεινός: σημειώσεις για τον Ηράκλειτο. Αθήνα: 1993, p. 23
9	  ΚΟΥΦΟΠΟΥΛΟΣ, Τάκης. 1993, p. 219
10	 REALE, G. ANTISERI, D. História da filosofia: antiguidade e idade média. São Paulo: Paulus, 1990, 2003, p. 37. 



63

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Empírico, na sua obra “Aos Matemáticos” – Προς Mαθηματικούς (VII, 126-134). Segundo Heráclito, o 
homem para conhecer a verdade realiza esse conhecimento por dois meios: a) por meio da sua sensação e 
b) por meio do “logos”. Entre esses dois meios, Heráclito considera as sensações consideradas enganosas, 
enquanto aceita o “Logos” como critério da verdade. Porém, esse Logos não é qualquer um, mas o “Logos 
comum e divino”: 

Para Heráclito o critério da verdade é o “Logos” comum e divino, onde cada um de nós que 
participamos nele se torna pessoa de bom senso. Portanto, aquela coisa que aparece comum 
a todos é autêntica (pois, é recebida tendo como base o “Logos” comum e divino); enquanto, 
aquela coisa que é formada por uma pessoa apenas, é indigna de confiança.11 

Através da aplicação desse critério, são excluídas as sensações e o logos humano como testemunhas 
da verdade, porque cada pessoa vê as coisas de forma diferente das outras, de uma forma subjetiva sem as 
suas impressões serem absolutamente identificadas. Ainda mais, o critério da verdade do logos humano está 
subjacente em fracasso, porque nunca as opiniões de duas pessoas coincidem, quando elas discutem sobre 
o mesmo assunto. 

Nesse ponto reside o paradoxo que Heráclito constatou: Enquanto o “Logos” divino é comum à 
todas as pessoas, no entanto, as pessoas se comportam de modo diferente uma da outra, tendo cada um o 
seu logos particular.12 Para compreender a verdade do mundo, o homem deve, segundo Heráclito, seguir 
esta “Palavra” eterna, que é “comum”, em outras palavras, conecta o homem com o divino, o microcosmo 
com o macrocosmo, e permite que a vida dos mortais se conforme às leis eternas da realidade universal.13

O significado do texto anterior é que o “Logos”, o qual prevalece sobretudo é “comum” – κοινός 
e, poderia ser perceptível pela maioria das pessoas, se não existisse o perigo da sua subjetividade. Com 
esse “Logos” comum para todos, Heráclito introduz na história humana o conceito considerado ο “ponto 
crucial”, não só do pensamento filosófico, mas, também, da teologia cristã:

Apesar de, esse “logos verdadeiro” é eterno, as pessoas se tornam insensatos antes ainda 
de ouvirem, mas, também, depois que o ouvirem pela primeira vez, elas continuam a ser 
insensatos. Porque, enquanto todas as coisas virem a ser segundo esse “logos”, eles aparecem 
como se não o conhecem, se bem que, eles têm a experiência seja de palavras, seja de obras, 
essas que eu estou contando, classificando-as conforme na sua natureza e interpretando-
as. As outras pessoas, porém, esquecem as coisas que elas fazem quando são acordados, no 
mesmo modo precisamente, esqueçam as coisas enquanto dormem.14 

Sexto Empírico comentando o texto anterior apoia a tese, de que esse apotegma de Heráclito trata 
sobre o “Logos” divino, porque é o “Logos” verdadeiro. Porém, como pode ser entendida a sua existência 
em relação ao ser humano? A resposta é oferecida por Heráclito no seu segundo texto dos seus apotegmas: 
“Por isso, devemos seguir o “logos” comum – κοινόs λόγοs, pois, enquanto o “logos verdadeiro” é comum 
a todos, a maioria das pessoas vive como se tivesse seu próprio juízo”.15 A repetição de Heráclito da frase, 
“logos” verdadeiro – λόγου ἐόντος, nos dois seus primeiros apotegmas são colocados para declarar que ele 
se refere ao mesmo “logos”, do qual, Heráclito completou os seus atributos indicando a sua eternidade 
e seu valor universal. No primeiro apotegma (VII, 131) o “logos” é “comum” – κοινός que é o mesmo e 
verdadeiro para todos os homens, e no segundo (VII 132) é “eterno” – αεί, e possui vigor universal, ou seja, 
existe por si próprio.16

A existência de Deus para Heráclito é dada e, também é incontestável, embora não tente demonstrá-la, 

11	 “Tούτον δή τόν κοινόν λόγον και θείον καί ού κατα μετοχήν γενόμεθα λογικοί, κριτήριον αληθείας φησίν ο Ηράκλειτος; όθεν τό μέν κοινή πάσι 
φαινόμενον, τούτ΄ είναι πιστόν (τώ γάρ κοινώ και θείω λόγω λαμβάνεται) τό δέ τίνι μόνω προσπίπτον άπιστον υπάρχειν διά τήν εναντίαν αιτίαν “. 
Σέξτος Εμπειρικός, Πρὸς Μαθηματικούς VII, 131. (Α. 16).

12	 MΑΚΡΥΓΙΑΝΝΗΣ, Δημήτριος. Η Έννοια του Θεού στην Προσωκρατική Φιλοσοφία. Αθήνα: Γεωργιάδης, 2001, p. 296.
13	 ΜΑΤΣΟΥΚΑΣ, Νικόλαος. Ιστορία της Φιλοσοφίας. Αρχαίας Εληνικής - Βυζαντινής – Δυτικοευρωπαικής. Θεσσαλονίκη: Εκδόσεις Κυριακίδη, 

2016, σσ. 120-121.
14	 Σέξτος Εμπειρικός, Πρὸς Μαθηματικούς VII 132.
15	 Σέξτος ο Εµπειρικός, Προς Λογικούς, Ι. 133.
16	 KΟΥΦΟΠΟΥΛΟΣ, 1993, p. 40. 



64

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

mas, apenas determinar os seus atributos através de sentenças opostas que ele apresenta. Hipólito de Roma 
(teólogo e apologista do século II-III d.C.), citando os apotegmas de Heráclito sobre essas contradições 
apresentadas escreveu: “Então, Heráclito diz que, tudo (πάν - pan), o divisível e indivisível, o sensível e 
inteligível, o logos e aion,17 pai e filho é o deus justo” e, continua dizendo que, “não (ouçam) a mim, mas, ao 
mesmo tempo que ouvirem o “logos”, devem reconhecer que existe um sábio (ser), o qual conhece tudo”.18 

Nessa citação de Hipólito observamos que os pares dos sentidos são todos opostos, exceto o último 
que se refere a Deus justo, pois a justiça consiste num atributo inerente a Deus. De acordo de Mακρυγιάννης 
a citação de Hipólito no dito de Heráclito inclui duas posições distintas: a) a unidade de todas as coisas 
opostas, sob o sentido de Deus que tudo controla e b) o atributo que caracteriza o ser supremo, como “um 
sábio” – έν σοφόν, que corresponde à ideia superior de um Deus que conhece tudo, onde não apenas é justo, 
mas, também é absolutamente distinto de tudo.19 

Ao estudar alguém os apotegmas remanescentes de Heráclito, e dos outros filósofos pré-socráticos, 
também, observa-se que eles não criam “axiomas”, ou seja, não estabelecem pressupostos e evidências 
convencionais. Todos eles fazem uma filosofia “poética”, onde as palavras que surgem dos seus pensamentos 
ainda não são formuladas em forma concreta e funcionam, primeiramente, como sentidos figurados que 
não possuem significados literais. Platão na sua obra, “Simpósio” coloca a poesia numa forma suprema 
de criação intelectual, comparando-a como um “nascimento” que traz na luz algo novo. A composição 
poética torna-se, essencialmente, a causa da transição de uma coisa da inexistência para a sua existência.20 

Para Heráclito, as suas correlações fonéticas, as comparações etimológicas21 e os confrontos 
semânticos não são só um jogo de palavras,22 como acreditavam alguns estudiosos, mas é a “agonia” da 
língua para se indagar a si mesma, sair do seu próprio ser e buscar o caminho da sua criação. Heráclito 
influenciou todo o mundo antigo, principalmente os filósofos clássicos, como Platão e Aristóteles, os quais 
tentaram aprofundar ao seu pensamento, tendo o propósito de compreendê-lo, interpretá-lo e tornando-o 
acessível, incorporando-o nas suas filosofias. 

17	 A palavra grega αιών – aion (século), inicialmente encontrada em Homero onde juntamente com a palavra ψυχή – alma, significa “força 
vital”. Mais tarde, o conceito “aion” tendo o sentido de vida, adquiriu o significado da duração da vida – ζωή e, finalmente, nos tempos 
dos filósofos antigos gregos a palavra “aion” passou de significar, uma vida de grande duração, muito longa, eterna (CHANTRAINE, 
Pierre. Ετυμολογικό Λεξικό της Αρχαίας Ελληνικής, Ιστορ[ια των Λέξεων. Επιμέλεια, Γιώργος Παπαναστασίου καί Δημήτριος Χρηστίδης. 
Θεσσαλονίκη: Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης-Ινστιτούτο Νεοελληνικών Σπουδών, 2022, σ. 105).

18	 «Ηράκλειτος μέν ούν φησιν είναι το πάν διαιρετόν αδιαίρετον, γενητόν και αγένητον, θνητόν αθάνατον, λόγον αιώνα, πατέρα υιόν, θεόν δίκαιον...ούκ 
εμού, αλλά τού λόγου ακούσαντας ομολογείν σοφόν έστιν έν πάντα ειδέναι,” ο Ηράκλειτος φησι (Ιππόλυτος, Έλεγχος, Θ΄ 9). Nesse ponto deve ser 
esclarecido que a última palavra da citação, “conhecer” – ειδέναι, que existe no único manuscrito remanescente, foi substituída pelo primeiro 
editor dos fragmentos de Heráclito, E. Miller, com a palavra “ser” – είναι (Essa versão seguiram todas as edições que usam a maioria das 
versões publicadas sobre o Heráclito). Com essa mudança, porém, o texto é interpretado alternadamente: “é sábio reconhecerem que tudo 
é um” – ομολογείν σοφόν έστιν έν πάντα είναι. Assim, a palavra “sábio” – σοφόν, referida anteriormente como caraterístico de Deus (um sábio) 
é destituída num atributo da percepção humana, que “tudo são um” e, o sentido que era referido a Deus desaparece. MΑΚΡΥΓΙΑΝΝΗΣ, 
2001, p. 301.

19	 MΑΚΡΥΓΙΑΝΝΗΣ, 2001, p. 301.
20	 “Por um lado, saiba que “poesia” é um conceito mais amplo; ou seja, para cada coisa que passa da inexistência à existência, a única causa é 

a “poesia”; assim, as obras que produzem todas as profissões são “poemas” e os artesãos que as produzem, todos eles são “poetas” (Platão, 
Simpósio, 205, b-c).

21	 É impressionante a tensão que Heráclito tenta “saborear” e “desfrutar” a língua que usa e, como, também, da mesma intensidade, através dela 
o seu pensamento tenta tirar dentro do seu interior aquilo que sente no seu ser. Um exemplo é a etimologia da palavra, κοινός – comum (no 
dialeto jônico que ele escreve é, ξυνός – xynos) palavra composta da proposição, ξυν (συν – com) e o verbo, νoώ, do substantivo, νούς (mente, 
razão), por isso o seu sentido pode ser “seguir aquele que possui a razão”, ou seja, o “Logos” divino: διό δεί έπεσθαι τώ ξυνώ, τουτέστι τώ κοινώ 
( λόγω) ΚΟΥΦΟΠΟΥΛΟΣ, 1993, p. 40.

22	 A escrita de Heráclito é densa e cheia de significados. Contudo, muitas vezes é difícil alguém compreender o pensamento dele e, mais difícil 
ainda, onde deve estar colocada a pontuação nas frases (esse problema foi destacado pelo próprio Aristóteles. Αριστοτέλης, Ρητορική Γ. 5, 
140. 7β 11). É mencionado por Diógenes de Laércio que, quando o poeta trágico, Eurípides deu à Sócrates o livro de Heráclito para lê-lo, e 
pediu depois sua opinião sobre ο seu conteúdo, Sócrates respondeu que: “as coisas que ele (ou seja, Heráclito) entendeu eram importantes, 
mas, devem ter sido importantes de mesmo modo, aquelas partes que ele não conseguia entender. Contudo, seria necessário que ele tivesse 
a habilidade de um “mergulhador” da ilha de Delos, para mergulhar nas profundezas desses significados”. Διογένης Λαέρτιος, Βίοι Φιλοσόφων 
ΧΙ, 22.



65

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

2. O USO DO TERMO “LOGOS” NO EVANGELHO DE JOÃO
O sentido do “Logos” joanino possui um peso teológico marcante na teologia da Igreja Cristã. 

Embora que o conceito de “Logos” ocorra apenas de prólogo de evangelho, o seu sentido mantém um 
papel central da obra de João. Nessa perspectiva é certo dizer, que o prologo inclui todas as caraterísticas 
de uma visão geral, ou resumo da maioria dos principais temas que são apresentadas em todo evangelho. 
Sendo assim, João apresenta de uma forma intensa teológica, sem precedentes a ação histórica de Jesus, 
como, também, a relação indissolúvel que liga o Filho com o Pai de uma forma ontológica ( Jo 1.1). Porém, 
o mais importante de tudo é que João, no seu evangelho promove e declara a divindade do “Logos”, 
identificando-o com Jesus Cristo encarnado ( Jo 1.14). 

Nos livros canônicos do NT, apenas o evangelho de João se refere explicitamente ao conceito de 
“Logos” e sua ligação estreita com a pessoa de Cristo,23 como, também entre os apologistas, Justino o usa 
com o mesmo sentido teológico nas suas duas Apologias e no seu Diálogo com o judeu Trifão.

A pesquisa histórica e literária reconhece que o evangelho de João foi escrito em Éfeso,24 pois a 
cidade mantinha uma tradição filosófica longa em relação do sentido de “logos”, porque em Éfeso seis 
séculos antes, o filósofo Heráclito nasceu e desenvolveu a busca sobre a primeira “Arque”. Por isso, o 
sentido de “Logos” joanino, por muitos estudiosos foi ligado ao filósofo pré-socrático e sua teoria, como 
foi apresentada anteriormente. 

Apesar de, o tema da origem do Logos de João ser interessante e curioso entre os estudiosos, a 
intenção central é o seu peso teológico, como foi apresentado por João e pela Igreja, como, também por 
Justino nas suas obras que foram escritas, poucas décadas depois do apóstolo de Jesus. Assim, Ridderbos 
assinala que, “mesmo aqueles que são da convicção de que temos aqui essencialmente um motivo pré-
cristão, quer o chamemos de helenístico-judaico ou helenístico-grego, se esforçam em demonstrar que esse 
motivo está totalmente integrado, cristianizado e remodelado em um sentido cristão”.25

Independentemente de quais teorias de o apóstolo João foi influenciado, ou não pela filosofia grega, 
o seu propósito era cumprir a “Grande Comissão” de Jesus, ou seja, o princípio missionário e fato histórico 
da encarnação divina, onde o Filho e Logos de Deus, “se fez carne – “sarx” e habitou entre nós” ( Jo 1.14), 
tendo o alvo da salvação do ser humano. Por isso, o logos filosófico deveria revestir-se de elementos 
teológicos para ser entendido o significado da “Palavra eterna de Deus”:

Este é o termo mais caraterístico do prologo, embora o “Verbo”, não aparece no evangelho 
no sentido em que apareceu no prólogo. Mesmo assim, no que diz sobre o “Verbo”, o prologo 
mostra-nos a perspectiva sob a qual todo o evangelho deve ser compreendido: tudo o que foi 
registrado, das margens do Jordão às aparições depois da ressurreição, mostra como a Palavra 
eterna de Deus tornou-se carne, para que homens e mulheres cressem nele e vivessem.26

Todavia, para um grego a expressão: “Deus se fez carne”, seria muito estranha, o mesmo, também 
aconteceria para um judeu ouvir que o homem pode ser “divinizado”. Nessa situação, João tem o objetivo 
de que todo o seu evangelho seja lido à luz do primeiro versículo do prólogo, em que é revelado o Logos 
que dá sentido e unidade em toda sua temática que apresenta.27 

O apóstolo João, no primeiro verso do seu prólogo, declara que: “No princípio era o Logos, e o 

23	 Lucas, também, no seu evangelho parece que personifica o “Logos”: “...conforme nos foram transmitidos por aqueles, que desde o início 
foram testemunhas oculares e servos da palavra” (καθὼς παρέδοσαν ἡμῖν οἱ ἀπ᾿ ἀρχῆς αὐτόπται καὶ ὑπηρέται γενόμενοι τοῦ λόγου). BÍBLIA. Nova 
Versão Internacional. São Paulo: Vida, 2000, p. 59.

24	 Irinéu de Lião (Adversus haereses, 3.3) reconhece que em Éfeso o apostolo João escreveu o seu evangelho: “Depois João, o discípulo do 
Senhor, aquele que estava reclinado no seio de Jesus, ele, também escreveu o evangelho, quando estava permanecendo em Éfeso de Ásia” 
(Ἔπειτα Ἰωάννης, ὁ μαθητὴς τοῦ Κυρίου, ὁ καὶ ἐπὶ τὸ στῆθος αὐτοῦ ἀναπεσών, καὶ αὐτὸς ἐξέδωκεν τὸ εὐαγγέλιον, ἐν Ἐφέσῳ τῆς Ἀσίας διατρίβων).

25	 RIDDERBOS, Herman. The Structur and Scop of the Prologue to the Gospel of John. Novum Testamentum, V.8, pp. 180-206, 1966, p. 
187.

26	 BRUCE, F. F. João: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2006, p. 33.
27	 VICENTE, ARUSO & RENAN DA SILVA, Maycon. As Heranças Semita e Grega na Compreensão do Logos Joanino. Caminhos, 

Goiânia, v.18, 2020, p. 677-693, p. 690.   



66

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Logos era com Deus, e o Logos era Deus” ( Jo 1.1). O “proêmio” do quarto evangelho é um “hino” do 
“Logos” e o evangelho o mais poético, não só dos evangelhos, mas, também de todos os livros do NT. 
Embora o “hino de Logos” se encontre apenas no evangelho de João, isto não significa que é uma criação 
poética do apóstolo.28 O hino introdutório, provavelmente pertence à adoração da Igreja primitiva, onde 
os cristãos elevavam preces e hinos que glorificavam Jesus como Deus, Criador e Consumador de todas as 
coisas. Sobre isso, o historiador da Igreja, Eusébio da Cesareia, menciona o autor desconhecido do livro, 
“Contra Artemão” que escreveu:

E existem escritos de irmãos, mais antigos dos anos de Victor (Epíscopo da igreja da Roma 
dos anos, 189-199 d.C.) como, Justino, Miltiades, Taciano e Clemente os quais escreveram 
para os gentios em favor da verdade e contra das heresias, onde confessam a divindade de 
Cristo..., mas, também, salmos e cânticos que louvam Cristo, o Logos de Deus que declaram 
que ele, o Cristo é Deus e homem, os quais cânticos foram escritos pelos irmãos fiéis desde 
princípio.29

De acordo, Despotis o escritor do evangelho, alterna de propósito a sua referência poética (simbólico-
metafórica) ao Logos, com a sua narração de prosa no testemunho de João Batista sobre Ele, dividindo 
assim o “hino” introdutório em três partes:  

•	 Poesia I: o Logos de Deus vem como Luz no Mundo (1.1-5: a, vv.1-2, descrição e proclamação 
do Logos; b, vv.3-4, a revelação do Logos no mundo; c, v.5, a resposta da humanidade). Prosa; o 
testemunho de João Batista (1.6-8). 

•	 Poesia II; A Encarnação do Logos no Mundo, (1.9-14: a, v.9, a revelação do Logos no mundo; b, 
v.10-13, a resposta da humanidade; v.14, a confissão da fé). Prosa: o Testemunho de João Batista 
(1.15). 

•	 Poesia III: O Revelando é o Filho-Deus Unigénito (1.16-18: a, v.16, a revelação do Logos no 
mundo; b, v.17, a resposta da humanidade; c, a confissão da fé).

Nesse ponto, deve ser assinalado que o primeiro objetivo de um “Prólogo” consiste em constituir 
pontes-canais de comunicação, entre o texto e o leitor-ouvinte para ser atingida a interatividade, ou seja, a 
interação funcional dos dois. O objetivo do evangelho de João, como foi apresentado é o testemunho por 
meio de testemunhas de credibilidade, sobre a mensagem de um texto que é “aberto”, na medida em que, 
não se dirige a ninguém “Teófilo” das obras de Lucas, mas, para ouvintes que vão acreditar, ou já acreditam, 
sem, porém, provavelmente terem certeza absoluta de que o Jesus histórico é o Cristo, o Filho de Deus: 
“Essas palavras, porém, foram escritas para que possais crer que Jesus é o Cristo, Filho de Deus, e para que, 
crendo tenhais vida em seu nome” ( Jo 20.31).

Sendo assim, João declara que o Logos, o qual se introduz precedido de artigo, possuindo um sentido 
conhecido pelos destinatários do Evangelho que, provavelmente vivem em Éfeso, na cidade de Heráclito, 
existia no momento da criação, não como uma criatura criada, mas, como uma “Pessoa” – Πρόσωπο distinta, 
que Ele se comunica com Deus, uma vez que é junto com Ele – πρός Αυτόν, enquanto Ele, ou seja, o Pai não 
é alheio e solitário.30

Nesse sentido, o próprio “Logos” é qualificado em sua relação com Deus pela “proximidade”, (v.1: 
pros-πρός + acusativo; traduzido como “perto de” ou “voltado para”) e pela afirmação de uma identidade 

28	 ΔΕΣΠΟΤΗΣ, Σωτήριος. Η Λειτουργικότητα του Προοιμιακού Ύμνου του Κατά Ιωάννη. Τόμος Α΄. Πάτρα: ΕΚΠΑ, 2010, pp.102-103.
29	 Ευσέβιος Καισαρείας. Εκκλησιαστική Ιστορία. 5.28.5-6: “καὶ ἀδελφῶν δέ τινων ἔστιν γράμματα, πρεσβύτερα τῶν Βίκτορος χρόνων, ἃ ἐκεῖνοι καὶ 

πρὸς τὰ ἔθνη ὑπὲρ τῆς ἀληθείας καὶ πρὸς τὰς τότε αἱρέσεις ἔγραψαν, λέγω δὲ Ἰουστίνου καὶ Μιλτιάδου καὶ Τατιανοῦ καὶ Κλήμεντος καὶ ἑτέρων πλειόνων, 
ἐν οἷς ἅπασιν θεολογεῖται ὁ Χριστός... εὸν καὶ ἄνθρωπον καταγγέλλοντα τὸν Χριστόν, ψαλμοὶ δὲ ὅσοι καὶ ὠιδαὶ ἀδελφῶν ἀπ’ ἀρχῆς ὑπὸ πιστῶν γραφεῖσαι 
τὸν λόγον τοῦ θεοῦ τὸν Χριστὸν ὑμνοῦσιν θεολογοῦντες. Os poetas desses hinos mencionados por Eusébio são desconhecidos e, seu objetivo era 
didático, pois a Igreja primitiva anunciava o seu ensino confessional apenas através da poesia, tendo em vista ser entendido pelo coração, no 
interior das pessoas, e ser memorizado de forma poética (ΔΕΣΠΟΤΗΣ, 2010, p.102. Nota 1).

30	 Para o Logos que “é com Ele” – πρός Αυτόν não mostra, apenas a distinção e conexão entre Ele e Deus-Pai, mas, também, o fato da relação 
amorosa e forte que conecta essas duas Pessoas, pois como explicará a conclusão do hino, Jesus como o Unigênito Filho é, perpetuamente no 
seio do Pai: “Ninguém jamais viu a Deus; o Filho Unigênito que está ao seio – κόλπο do Pai foi quem o revelou” ( Jo 1.18).



67

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

divina, o “Logos-Verbo era Deus”, que será objeto das elaborações trinitárias ulteriores (Trindade).31

O Logos-Deus junto com Deus-Pai criam com cumplicidade a criação: “Todas as coisas foram feitas 
por meio dele e, sem ele, nada que foi feito existiria” ( Jo 1.3). Nesse sentido, o Logos constitui a causa 
criativa de todas de criaturas que existem, ou seja, tudo é uma criação do logos e, como destaca o apóstolo 
João, de tudo o que foi criado nada existe que não se reporte no seu princípio ao Logos.

Visto que o Logos é o criador do mundo, João apresenta dois atributos fundamentais sobre isso. 
Primeiro, o caracteriza como “Vida” – ζωή e, segundo, como “Luz” – φῶς : “a vida estava nele e era a luz 
dos homens; a luz resplandece nas trevas, e as trevas não prevaleceram contra ela” ( Jo 1.4-5). A divindade do 
Logos é atestada no fato de que ela é a verdadeira luz, em contraste com outras luzes criadas, como próprio 
Jesus declarou para ele mesmo, acrescentado o artigo definido: “Eu sou a luz do mundo” ( Jo 8-12). Além 
disso, Ele é onipresente e por isso, “ilumina cada pessoa que vem (ou nasce) ao mundo” (v.9) e, não apenas 
um povo ou nação,32 pois na Antiguidade toda divindade era tribal ou nacional. Essa declaração de João 
descreve a universalidade da força iluminadora, e a presença do Logos acima de toda humanidade, desde a 
sua criação.

Nessa frase do prólogo (v.9) que está ligada com os versos (vv.4,5), onde se refere ao Logos que era 
a vida das pessoas e ilumina, mesmo na escuridão, pode ser discernido uma alusão de João sobre a relação 
privilegiada do ser humano com o Logos criador; assim, o homem é o ser que é iluminado pelo Deus-Logos, 
que participa na verdade sendo ser racional. Visto que, segundo o verso (v.9) é oferecido, sem distinção em 
todas as pessoas, através do seu raciocínio desde seu nascimento, consistindo assim na semente racional 
que é iluminada pelo “Logos”, evidentemente o ensino de Justino sobre o “Logos Seminal” constitui uma 
interpretação cristológica, tendo, porém, a “capa” filosófica da linguagem estoica.33

3. O “LOGOS SEMINAL” DE JUSTINO E SUA INTERPRETAÇÃO 
BÍBLICA

Justino é o mais antigo escritor da Igreja, o qual se ocupou e desenvolveu detalhadamente nas suas 
obras a teologia de “Logos”. Todavia, escrevendo sobre o Logos de Deus, não parece que ele introduziu um 
novo ensino, mas, ele apresentou aos círculos da sua época o ensino já conhecido da Igreja em relação do 
Logos.

“Cristo, sendo o “Logos” é o primogênito de Deus, como fomos ensinados e foi profetizado, 
onde, toda geração humana participou; de maneira que, aqueles que viveram segundo o 
“Logos”, apesar de que foram considerados ímpios, são cristãos, dos quais, entre os gregos 
Sócrates, Heráclito e aqueles que ensinaram as mesmas coisas com eles” (1Apol. 46, 1-3). 

Com essa declaração, Justino acreditava que todas as pessoas que amavam e buscavam genuinamente 
cada aspecto da verdade e que tentavam viver segundo ela faziam parte do “Logos Seminal” divino. Os 
nomes de Sócrates e de Heráclito mencionados por Justino não são por acaso, porque os dois pensadores 
durante sua busca sobre a verdade foram considerados ímpios, pelos seus próprios compatriotas e foram 
perseguidos. a filosofia para Justino era um processo intelectual, que não conseguiu misturar as várias 
divergências dos filósofos, apesar de que eles não fracassaram totalmente em sua busca sobre o ser divino.34

31	 LACOSTE, Jean-Yves. Dicionário crítico de teologia. São Paulo: Paulinas; Loyola, 2004, p. 1826.
32	 As etnias, ou nações – έθνη no sentido moderno, ou seja, um povo que quer se tornar um país, ou um Estado determinado, surgiu inicialmente 

no século XVIΙ e tornaram-se mais evidentes nos séculos XIX e XX, quando aparece muito intensamente o etnocentrismo. As “etnias”, ou 
chamados “grupos étnicos”, tomaram o seu nome através da palavra grega “έθνικός” – étnico (que nas traduções da Bíblia em português, 
frequentemente é traduzida pela palavra, gentio), que depois do surgimento do cristianismo significava “pagãos” e “idólatras”. Esse termo, 
“étnicos” – goyim, os judeus usavam para caracterizar aqueles que não pertenciam à sua comunidade étnica, ou seja, os outros povos, os não 
eleitos por Deus (MAC CRONE, D. The Sociology of Nacionalism. London: Routledge, 1998, p. 5).

33	 ΜΑΝΤΖΑΡΙΔΗΣ, Γεώργιος. Η Βιβλική Θεώρηση της Θεολογίας του Σπερματικού Λόγου. Περιοδικό Θεολογία. Τόμος, 85, 4. 2014, p. 362.
34	 Justino alegava que existe em toda raça humana por natureza, ou seja, inata, semente de Logos (2Apol. 8.1) e, nesse pressuposto ele 

reconhecia que, “toda coisa boa que foi dita no passado é nossa, dos cristãos” (2Αpol. 13.4) considerando com isso que, Justino por meio 
dos seus argumentos queria construir uma “ponte”, que seja compatível entre o cristianismo com a filosofia gentílica. Essas suas palavras 
anteriores remetem o discurso de Paulo no Areópago de Atenas, quando citou poetas gregos que buscavam Deus (At 17.27-28).



68

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

3.1. A DEPENDÊNCIA BÍBLICA DE JUSTINO EM RELAÇÃO AO SEU “LO-
GOS SEMINAL”

A filosofia em Justino era muito valorizada, mas, apenas nos aspectos em que concordava com 
a revelação divina. Isso demonstra que essa filosofia é produto da atuação parcial do “Logos” entre aos 
homens. Todavia, a filosofia humana é imperfeita, parcial, indistinta e sombria, em contraste da verdade 
cristã que foi revelada, completamente aos homens por meio de “Logos” de Deus. 

O uso por ele do “Logos Seminal” era uma afirmação conhecida nos círculos da filosofia greco-
romana, pois mostrava que Justino a avaliava e a comparava com a verdade cristã, porém a considerava 
incompleta. Assim ele explica: “Porque, aquilo que de bom disseram e acharam os filósofos e legisladores, 
foi por eles elaborado, segundo a parte do Verbo que lhes coube pela investigação e pela intuição”.35 Por isso, o 
“logos” filosófico ajuda a ser entendido melhor o “Logos Seminal” de Justino e, como ele o usava na sua 
argumentação para apresentar o ensino cristão. Pois, segundo Justino o “Logos” revelado em Cristo Jesus é 
a “única filosofia segura e proveitosa” (2Apol. 13.4).  

Esse “Logos” inspirou os profetas das Escrituras, os quais, segundo Justino, “eram justos, amados 
por Deus e abençoados, mais antigos desses considerados filósofos e, falaram por meio do Espírito divino 
e nos apresentaram as coisas futuras, essas que nesse tempo acontecem agora entre nós”.36 Portanto, apenas 
os profetas são soberanos de todos, sendo autênticos e dignos de crédito, enquanto a filosofia é produto do 
“logos” humano, pois expressa ao mesmo tempo verdades e mentiras. 

Justino tira o seu ensino sobre “Logos” diretamente das Escrituras e da tradição apostólica, 
principalmente do evangelho de João, e não dos ensinos do meio-platonismo como alegaram os opositores 
de Justino.37 Além disso, Taciano, discípulo contemporâneo de Justino, usou o evangelho de João para 
compor o seu chamado evangelho de “Diatessaron” – Διά Τεσσάρων, uma harmonia dos quatro evangelhos 
canônicos, onde Justino adota muitas vezes a linguagem de João para construir a sua cristologia.38 Nos 
quadros seguintes serão apresentadas algumas referências de Justino, tentando reconhecer alguns passagens 
correspondentes no evangelho de João.39

Quadro 1. Referências de Justino em comparação do Evangelho de João

1Apol. 5.4 João 1.1,9,14
“Ού γάρ μόνον Έλλησι διά Σωκράτους ύπό Λόγου 
ηλέχθη ταύτα, αλλά καί έν βαρβάροις ύπ΄ αυτού 
τού Λόγου μορφωθέντος καί ανθρώπου γενομένου, 
καί Ιησού Χριστού κληθέντος”.

Ἦν τὸ φῶς τὸ ἀληθινόν, ὃ φωτίζει πάντα ἄνθρωπον 
ἐρχόμενον εἰς τὸν κόσμον... Καὶ ὁ Λόγος σὰρξ ἐγένετο 
καὶ ἐσκήνωσεν ἐν ἡμῖν“

Nesses textos (quadro 1) Justino afirma que o Logos “pré-encarnado” de Deus agia entre os gregos 
sábios, como foi Sócrates, mas, também entre os “bárbaros”, que se tornou homem e foi chamado Jesus 
Cristo. A semelhança do argumento de Justino com o prologo de João, onde o Logos era a luz que ilumina 
toda pessoa que vem no mundo é evidente.

2Apologia, 6.3 e 4-5 João 1,14 e 1,1-3
“ὁ µόνος λεγόµενος κυρίως υἱός, ο Λόγος…καὶ 
συνών καί γεννώμενος ὅτε τὴν ἀρχήν δι’ αὐτοῦ 
πάντα ἔκτισε”

δόξαν ὡς µονογενοῦς παρα πατρός... ἦν ήν πρὸς τὸν 
θεόν… ἐν ἀρχῇ πάντα δι’ αὐτῷ ἐγένετο.”

35	 2 Απολογία του Ιουστίνου φιλόσοφου καί μάρτυρ, 10.1-2.
36	 Dialogo de Trifão, 7.
37	 PRICE, R. M. Hellenization and Logos Doctrine in Justin Martyr. “Vigilliae Christianae”. Vol. 42, 1968, p. 18-23.
38	 HILL, E. Charles. The Johannine Corpus in the Early Church. Oxford: Oxford University Press, 2006, p. 315.
39	 Os textos apresentados serão na sua forma original em grego, para aparecerem melhor as diferenças que eles, talvez possuam.



69

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Para Justino (quadro 2), como, também em João, Cristo Jesus é o Logos de Deus, o qual preexistia 
e por meio dele foi criado o mundo. Ele que é o Filho Unigénito e Logos de Deus “se fez carne e se tornou 
homem” ( Jo 1.14) – “e se tomado carne se tornou homem” (σαρκοποιηθεὶς ἄνθρωπος γέγονεν, 1Apol. 32.10). 

1Apologia, 61.42 João, 3. 3-5
Καί γάρ ο Χριστός είπεν, άν μή άναγεννηθήτε, 
ού μή εισέλθητε είς βασιλείαν τών ουρανών. 
Ότι δέ άδύνατον είς τάς μήτρας τών τεκουσών 
τούς άπαξ γεννωμένους έμβήναι, φανερόν 
πάσιν έστιν.

ἀμὴν ἀμὴν λέγω σοι,ἐὰν μή τις γεννηθῇ ἄνωθεν, οὐ 
δύναται ἰδεῖν τὴν βασιλείαν τοῦ Θεοῦ. πῶς δύναται 
ἄνθρωπος γεννηθῆναι γέρων ὤν; μὴ δύναται εἰς τὴν 
κοιλίαν τῆς μητρὸς αὐτοῦ δεύτερον εἰσελθεῖν καὶ 
γεννηθῆναι;

Nessa citação de Justino (quadro 3) há uma grande semelhança com os versículos correspondentes 
de João. As palavras que Justino usa interpretam, exatamente a perícope de João. Apesar de que Justino 
não cite literalmente o evangelho joanino, pode ser observado que depois da comparação dos textos, 
ele depende do quarto evangelho, embora de uma forma “parafrástica”. Justino, adota a linguagem e as 
temáticas teológicas de João, principalmente da questão de “Logos” de uma forma muito semelhante, de 
maneira que, não deixa dúvidas que não conhecia o quatro evangelho.  

3.2 A TEOLOGIA DE JUSTINO EM RELAÇÃO DO LOGOS
Justino na sua teologia deu ênfase em um Deus que não tem nome imposto, pois todo aquele que 

tem nome supõe outro mais antigo que o tenha oposto dizendo: “Pai, Deus, Criador, Senhor, Soberano 
não são propriamente nomes, mas, denominações tiradas de seus benefícios e de suas obras”. Assim, ele faz uso 
do método “apofático”, escrevendo que “Deus é incriado, incompreensível, invisível, mas, também criador e 
aquele que constitui todo universo”. Segundo Justino, Deus é considerado anônimo, ele é um criador, além 
de decorador (1Apol. 61.11) e apresenta os mistérios sobre Deus na base da fórmula triádica (1Apol. 61, 
10-13). 

O “Logos” em Justino é uma personalidade divina, que é Jesus Cristo. Em outras palavras, não é 
apenas uma força indefinida, como aparece nos antigos filósofos, mas uma pessoa e entidade separada 
e ungida, mesmo antes da sua encarnação. Por isso, nas obras remanescentes de Justino encontramos 
inúmeros relatos que se referem aos escritos dos pensadores gregos e sua filosofia. Para Justino os ensinos 
dos filósofos antigos era uma instrução “propedêutica”, para que o mundo fosse preparado para aceitar o 
evangelho de Cristo. Justino (1Apol. 5.) chega ao ponto de comparar, Sócrates como, “exemplar” de Cristo 
dizendo que: 

Quando Sócrates, com raciocínio verdadeiro e investigando as coisas tentava esclarecer 
tudo isso e, afastar os homens dos demônios, estes conseguiram, por meio de homens que se 
compraziam na maldade, que ele, também, fosse executado como ateu e ímpio, alegando que 
ele estava introduzido novos demônios. Mesmas coisas tentam fazer contra nós. 

Justino aproveitou ao máximo sua passagem pela essa instrução da filosofia “propedêutica”, onde 
a usou nas suas duas apologias para formular o seu método retorico, perante os imperadores romanos e, 
apresentar sua cristologia em forma de diálogo platônico, na sua obra “Diálogo com Trifão”, imitando 
assim o criador desse método de discurso, Platão. A obra de Justino “Diálogo com Trifão”, segundo 
Compenhausen consiste em “um compêndio completo de todas as provas textuais confirmando a fé em 
Cristo contidas no AT, se tornando assim, um diálogo que raramente foi superado”.40 Todavia, Justino 
mencionando o conceito do “Logos”, não apresenta um ensino novo, mas, ele escreve sobre a confissão da 
fé cristã, que era conhecida nos círculos eclesiásticos da sua época. 

Examinando profundamente os escritos de Justino é percebido que seus ensinos e sua teologia 
são baseados nas Escrituras Sagradas, considerando como Escritura os livros do AT, onde por meio da 

40	 COMPENHAUSEN, 2015, p. 20.



70

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

iluminação do Espírito Santo podem ser interpretadas. O Espírito é caracterizado como “profético” – 
προφητικό, porque sua missão principal era iluminar e inspirar os profetas do Antigo Testamento: “Ensinou 
para nós o Espírito Santo o profético...”.41 Além disso, para antecipar o perigo de desvio daqueles que 
acabam ser insensatos, Justino expõe os princípios e os ensinos bíblicos nos quais ele mesmo foi ensinado, 
que muitas vezes “escapa” aos estudiosos que desejam mencionar apenas a sua linguagem filosófica: “Fomos 
ensinados que Cristo é primogênito de Deus e, já declaramos que ele é sendo o ‘Logos’”.

Para Justino a filosofia é identificada com a teologia, visto que a principal obra dela é buscar Deus, 
ou seja, “examinar o divino” – έξετάζειν περί τού Θείου. Nesse ponto, Justino acaba sendo um pioneiro da 
Igreja, porque introduz uma interpretação reformulada do termo “filosofia”, onde identifica a “revelação” 
com a “verdadeira filosofia”, “a mais segura e proveitosa” de todas. Sob essa ótica, a “filosofia” se torna mui 
preciosa, visto que nos leva e nos liga a Deus por meio do seu “Logos” (1Apol. 46).

CONSIDERAÇÕES FINAIS
A teoria do “Logos Seminal” é uma questão de grande importância na teologia de Justino. Essa teoria 

do Logos constitui o “ponto de contradição” por boa parte de estudiosos, conforme como foi apresentado 
na introdução desse trabalho. Eles acusaram Justino de ter sido influenciado pelos ensinos de Platão, dos 
estoicos e, também do judeu helenista Fílon, o qual fez uma junção das duas correntes filosóficas. Essa 
alegação formulada a priori, reduz totalmente a fé genuína de Justino em Cristo Jesus e, sua dependência 
teológica das Escrituras, principalmente do evangelho de João.

Deve ser acentuado que todas as partes teológicas de Justino, em relação do “Logos Seminal” que 
foram expostas têm a ver, exclusivamente com os filósofos e poetas da Grécia antiga, por causa do seu 
objetivo de defender e apresentar a mensagem de Cristo, aos imperadores romanos e intelectuais da sua 
época que estavam familiarizados com a filosofia grega. Isso não significa que o “Logos Seminal” não 
incorpora, também, todas as pessoas que não seguem Cristo Jesus, pois esse “Logos” divino não se limita 
ao espaço e tempo, nem a um povo determinado, mas ultrapassa limites e age sem distinção em cada época 
e em toda a humanidade. 

A trajetória do “Logos Seminal” de Justino, onde ao longo de séculos tomou sentidos diferentes 
pelas escolas filosóficas. Tenta-se brevemente esboçar em linhas gerais o uso do “Logos” pelos pensadores 
de cada época, por um longo período de sete séculos, até chegarmos a personagem da nossa pesquisa, 
Justino que, ao nosso ver completou e definiu o sentido final do “Logos” na pessoa de Jesus Cristo. A busca 
de sentido do “logos” começou com Heráclito, o qual para ele era a unidade estrutural do conjunto da 
realidade que se expressa através da síntese harmoniosa das forças opostas, e a responsabilidade, também 
da razão do ser humano para escutar cuidadosamente o “Logos” divino que leva à conformação moral com 
sua verdadeira natureza.

Embora as origens do “Logos Seminal” de Justino, em relação aos seus conceitos e sua linguagem 
provenham do contexto filosófico antigo, todavia, o ensino do “Logos Seminal” em Justino recebe outra 
forma e sentido, tendo como base o ensino apostólico e principalmente, o prólogo do Quarto Evangelho. 
Apesar de que nos escritos remanescentes de Justino não aparece nenhuma citação direta sobre o “Logos” 
joanino, no entanto, encontra-se várias ideias indiretas do evangelho espalhadas nos seus textos das suas 
obras. Como o apóstolo João, Justino, também destaca e apresenta a encarnação do “Logos” na pessoa de 
Jesus Cristo, em contraste com cada percepção filosófica anteriormente dita.

A teologia do “Logos Seminal” de Justino consolida, de certa forma, uma teologia ou uma “filosofia 
cristã”, porque através dela lança e expande o sentido da revelação, dando-lhe um poder universal e 
diacrônico; um poder que ultrapassa os limites estreitos do povo de Israel antigo, atestando a providência 
de Deus para a salvação de todas as pessoas, de acordo com a Divina Economia. Trata-se de uma teologia, a 
41	 1Apol. 44. Justino menciona o Espírito Santo como, profético, ou seja, o mesmo que inspirou os profetas do AT em vários textos da sua 

apologia (1Apol. 40,41,42,44).



71

O “LOGOS SEMINAL” EM JUSTINO, FILÓSOFO E MÁRTIR
Efstathios Tsotsos

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

qual, além das necessidades religiosas, tem a ver com a questão genuinamente missionaria em todo mundo, 
correspondente com a missão de Paulo no areópago de Atenas, quando aplicou a mensagem cristã ao 
contexto cultural filosófico dos estoicos e epicureus.

REFERÊNCIAS
BÍBLIA. Nova Versão Internacional (NVI). São Paulo: Vida, 2000.

BRUCE, F.F. João, Introdução e Comentário. São Paulo: Vida Nova, 2006,

CAMPENHAUSEN, Hans, Von. Os Pais da Igreja: a vida e a doutrina dos primeiros teólogos cristãos. 9. ed. Rio 
de Janeiro: CPAD, 2015.

JAEGER, Werner. Cristianismo primitivo e Paideia grega. Tradução de Teresa Louro Pérez. Lisboa: Edições 70, 
1991

HEBECHE, Luiz. Ontologia I. 2.ed. Filosofia, licenciatura a distância. Florianópolis: Universidade Federal De 
Santa Catarina 2012. 

ΔΕΣΠΟΤΗΣ, Σωτήριος. Η Λειτουργικότητα του Προοιμιακού Ύμνου του Κατά Ιωάννη. Τόμος Α΄. Πάτρα: ΕΚΠΑ, 
2010

ΚΟΥΦΟΠΟΥΛΟΣ, Τάκης. Ο Σκοτεινός: σημειώσεις για τον Ηράκλειτο. Αθήνα. 1993

LACOSTE, Jean-Yves. Dicionário crítico de teologia. São Paulo: Paulinas; Loyola, 2004

MΑΚΡΥΓΙΑΝΝΗΣ, Δημήτριος. Η Έννοια του Θεού στην Προσωκρατική Φιλοσοφία. Αθήνα: Γεωργιάδης, 2001.

ΜΑΝΤΖΑΡΙΔΗΣ, Γεώργιος. Η Βιβλική Θεώρηση της Θεολογίας του Σπερματικού Λόγου. Περιοδικό Θεολογία. 
Τόμος, 85, 4. 2014,

ΜΑΤΣΟΥΚΑΣ, Νικόλαος. Ιστορία της Φιλοσοφίας. Αρχαίας Εληνικής - Βυζαντινής – Δυτικοευρωπαικής. 
Θεσσαλονίκη: Εκδόσεις Κυριακίδη, 2016 

ΤΣΑΜΗΣ, Γ. Δημήτριος. Εκκλησιαστική Γραμματολογία: από τήν αποστολική εποχή ώς τήν άλωση τής 
Κωνσταντινουπόλεως: Θεσσαλονίκη: Πουρνάρα, 2001

PRICE, R. M. Hellenization and Logos Doctrine in Justin Martyr. “Vigilliae Christianae”. Vol. 42, 1968

HILL, E. Charles. The Johannine Corpus in the Early Church. Oxford: Oxford University Press, 2006

REALE, G. ANTISERI, D. História da filosofia: antiguidade e idade média. São Paulo: Paulus, 1990; 2003

VICENTE, ARTUSO & RENAN DA SILVA, M. As Heranças Semita e Grega na Compreensão do Logos Joani-
no. Caminhos, Goiânia, v.18, 2020, p. 690. 

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



TRABALHAR PARA DEUS OU ADORAR 
PIEDOSAMENTE A DEUS? UMA REFLEXÃO 
TEOLÓGICA SOBRE A COMPLEMENTARIEDADE 
DA ATITUDE DE MARTA E MARIA
“Working for God or Devoutly Worshiping God? A theological reflection 
on the complementarity of Martha and Mary’s attitudes”

Me. Edmar dos Santos Pedrosa1

RESUMO 
Trabalhar ou adorar a Deus? Há quem pense e defenda que essas atividades são 

desconexas, conflitantes e excludentes, mas será mesmo? Quando se fala de trabalho 
árduo e dedicado, em regra se referem a Marta, a intensa irmã de Lázaro, outrossim, 
quando se referem a adoração verdadeira, introspectiva e devotada, normalmente 
Maria, sua irmã de sangue, surge como melhor opção de exemplo, entretanto, sempre 
colocando as duas mulheres em contraste. Trabalhar é adorar e adorar é trabalhar, 
como se pretende sugerir aqui. O erro talvez não esteja em uma ou outra prática, mas 
na infeliz comparação e crítica que o praticante de uma atividade tende a fazer ao da 
outra. Parece que foi exatamente esse o motivo da repreensão dada por Jesus à Marta 
quando comparou o que ela fazia com a atitude adotada por sua irmã. Um novo olhar 
sobre essa questão se faz necessário para que as palavras dos protagonistas citados pelo 
evangelista Lucas, bem como o silêncio sacro de Maria, sejam colocadas em seus devidos 
lugares e recebam a melhor interpretação ou pelo menos a mais próxima da intenção 
divina de Jesus. Este artigo busca explorar a suposta dicotomia entre o serviço ativo 
e a adoração contemplativa na espiritualidade cristã, utilizando a narrativa bíblica de 
Marta e Maria como estudo de caso. Ao analisar o episódio registrado em Lucas 10.38-
42, propõe-se que a oposição aparente entre trabalho e adoração resulta, na verdade, 
de uma interpretação equivocada, decorrente de uma comparação inadequada entre 

1	  Graduado em Ciências Policiais e de Segurança Pública pela Academia de Polícia Militar do Barro Branco, Bacharel em Direito pela 
Universidade Salesiana de Campinas, Graduado em Teologia pela Faculdade Teológica Batista de Campinas e Mestre em Teologia pela 
FABAPAR (Faculdades Batista do Paraná). E-mail: pedrosaopbb@gmail.com

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n1.005



73

TRABALHAR PARA DEUS OU ADORAR PIEDOSAMENTE A DEUS? 
Edmar dos Santos Pedrosa

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

formas distintas, porém igualmente legítimas, de devoção. O texto sugere uma releitura 
da passagem que considere ambas as atitudes como expressões complementares da fé e 
do discipulado cristão, e não como práticas mutuamente excludentes.

Palavras-chave: Teologia crista. Trabalho e adoração. Marta e Maria. Evangelho 
de Lucas. Espiritualidade. Interpretação bíblica.

ABSTRACT 
Working or Worshiping God? There are those who maintain that these activities 

are disconnected, antagonistic, and mutually exclusive. But is this, in fact, the case? In 
discussions of arduous and dedicated labor, the figure of Martha — the diligent sister of 
Lazarus — is frequently invoked. Conversely, when addressing genuine, introspective, 
and devout worship, it is typically Mary, her biological sister, who is presented as the 
more virtuous exemplar, with both figures often set in deliberate contrast. However, 
one might argue that to work is, in itself, a form of worship, just as worship may be 
understood as a form of labor — a thesis this text aims to substantiate. The issue, perhaps, 
does not reside in either practice per se, but rather in the ill-advised comparison and 
critique that practitioners of one tend to direct toward those of the other. It appears that 
this was precisely the underlying motive behind Jesus’ admonition of Martha, when she 
sought to measure her own conduct against that of her sister. A reconsideration of this 
theme is warranted, so that the words attributed to the protagonists in Luke’s account 
— as well as Mary’s sacred silence — might be interpreted within their appropriate 
historical and theological contexts, and thereby receive the reading most faithful to, or 
at least approximating, the original intention of Jesus. This article seeks to explore the 
traditionally perceived dichotomy between active service and contemplative worship 
within Christian spirituality, using the biblical narrative of Martha and Mary as a case 
study. By analyzing the episode recorded in Luke 10.38-42, the study proposes that 
the apparent opposition between work and worship is, in fact, a misinterpretation, 
stemming from an ill-considered comparison between different, yet equally valid, 
forms of devotion. The text suggests a rereading of the passage that considers both 
attitudes as complementary expressions of Christian faith and discipleship, rather than 
mutually exclusive practices.

Keywords: Christian theology. Work and worship. Martha and Mary. Luke’s 
Gospel. Spirituality. Biblical interpretation.

INTRODUÇÃO
Defender que Jesus elogiou a atitude da piedosa Maria ao mesmo tempo que a da atarefada Marta 

quando a esta fez uma repreensão, não aparenta ser uma boa ideia teológica a ser defendida. Entretanto, 
seja por mera curiosidade ou por um interesse hermenêutico genuíno, penso que vale a pena se aventurar 
desbravando esse caminho para ao final enriquecer o já extenso conhecimento a respeito daquelas irmãs.

1. TODA IDEIA É BOA, MESMO QUE SEJA OU PAREÇA CONTROVERSA
Em uma recente viagem, enquanto estava lendo um brilhante livro intitulado “como ter o coração 

de Maria no mundo de Marta”2 fiquei na expectativa de encontrar um contraponto na obra do tipo: “como 
ter o coração de Marta num mundo de Maria”, mas não o encontrei. Tive então a ideia de escrever algo a 
respeito, entretanto tão rápido como a ideia surgiu, a desistência a acompanhou. Não me pareceu ser uma 
boa coisa prosseguir avante com aquilo.
2	  WEAVER, Joanna. Como ter o coração de Maria no mundo de Marta. Rio de Janeiro: CPAD, 2022.



74

TRABALHAR PARA DEUS OU ADORAR PIEDOSAMENTE A DEUS? 
Edmar dos Santos Pedrosa

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Entretanto, bastou eu fechar o livro para começar a ouvir, involuntariamente é verdade, a conversa 
entre dois distintos cidadãos que estavam sentados ao meu lado. Logo percebi pela fala de ambos que 
se tratava de um professor e seu aluno de mestrado em alguma área de tecnologia. Não era uma simples 
conversa em si, mas uma verdadeira aula a respeito de um tema complexo. 

Embora eu não entendesse absolutamente nada do que falavam, minha atenção foi despertada, não 
pelo conteúdo profundo e completamente desconhecido a mim, mas pela dinâmica agradável do debate 
que provocava rabiscos e diagramas numa folha de papel. A viagem passou rápido.

Minutos antes eu já havia desistido da ideia de sugerir um novo olhar sobre a atuação de Marta frente 
a de Maria, até que uma fala daqueles homens me fez repensar o assunto. O aluno confessou que uma das 
ideias que havia tido não era lá das melhores e por isso não valeria a pena prosseguir com ela. Naquele 
momento o idoso professor, de maneira muito polida e amorosa lhe interrompeu e disse: “toda ideia é boa, 
basta que seja bem desenvolvida”.

Nunca saberei se aquele mestrando acatou a fala do professor, mas a mim funcionou como uma 
verdadeira motivação do tipo: escreve sim o que pensou, vale a pena! Não pretendo espiritualizar aquele 
momento, porém aqui estou eu explorando minha ideia a qual espero sinceramente que seja boa, ou pelo 
menos útil. Minha gratidão ao desconhecido professor que sem saber, foi usado por Deus para me motivar.

2. MARTA, A CONTROVERSA PROTAGONISTA
Para uma perfeita abordagem a respeito do tema proposto, a personagem Maria será deixada um pouco 

de lado como uma verdadeira coadjuvante do enredo, tendo em Marta, sua irmã, a verdadeira protagonista. 
Ambas, embora fossem da mesma família, eram muito diferentes quanto ao tipo de personalidade, ou seja, 
tinham temperamentos opostos. Uma coisa elas tinham em comum – seu imenso amor por Jesus e com o 
disse alguém certa vez: “se quiser conhecer melhor uma pessoa, observe o que ela ama”.

De fato, “somos mais um produto da nossa genética do que do nosso ambiente”.3 Talvez Maria fosse 
uma fleumática ou melancólica, justamente por seu perfil pensativo e introvertido, já Marta por sua vez, 
parece se encaixar muito bem no temperamento Colérico, daqueles que são do tipo um executor nato, que 
acham que conseguem fazer tudo sozinhos, até descobrirem que não é bem assim. 

Marta foi uma personagem muito especial na vida terrena de Jesus tanto que os evangelistas Lucas 
e João citam expressamente seu nome em seus escritos. Poucas mulheres tiveram esse privilégio. Foi uma 
discípula e seguidora fiel de Cristo, muito estimada por ele conforme relata João 11.5 (Jesus amava Marta, 
a irmã dela e Lázaro).4

Todavia, o que a tornou famosa foi outra atitude dela, infelizmente negativa para muitos: 
Marta é bem conhecida como aquela que estava sempre envolvida e sobrecarregada com os 
afazeres diários. É por isso que muitas pessoas se identificam com ela. Quando recebia Jesus 
em sua casa, ficava tão atarefada com os trabalhos domésticos que perdia os bons momentos 
de comunhão com ele que seus dois irmãos desfrutavam (Lc 10.39-42; Jo 12.2).5

Não parece ser o julgamento mais justo à Marta o condenar suas atitudes em querer trabalhar e se 
dedicar para fazer o melhor ao mestre. Talvez o que tenha gerado a repreensão carinhosa de Jesus a ela não 
tenha sido o trabalhar arduamente, mas sua atitude de rejeição à conduta de sua irmã Maria.

Como se diz popularmente, ela botou reparo6 naquilo que sua irmã fazia, desviando o foco do seu 
afazer. Neste sentido, observar com olhar de julgamento e reprovação o que o outro faz em comparação 

3	  SWEENEY, Linda; LEWIS, Eleanor; MARTIN, Traci; HELMS, Michele; ROSENBROUGH, Robin; HARLEY, Pat. Seja surpreendente: 
estudo prático baseado em Tito 2.3-5. Campinas: Be Amazing Brasil, 2013, p. 149.

4	  GARDNER, Paul. Quem é quem na Bíblia Sagrada. São Paulo: Vida, 2005, p. 439.
5	  GARDNER, 2005, p. 440.
6	  “Botar reparo” significa, no contexto português, dar atenção, observar, prestar atenção em algo. É uma expressão que enfatiza 

a necessidade de observar com cuidado ou de se dar conta de algo. 



75

TRABALHAR PARA DEUS OU ADORAR PIEDOSAMENTE A DEUS? 
Edmar dos Santos Pedrosa

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

ao que se esteja fazendo, é pecado, uma forma de murmuração e até maledicência, coisas que Jesus reprova 
independente dos motivos que os provocam. Marta estava muito atarefada, de fato, mas jamais deveria ter 
reprovado a atitude de sua irmã.

Faltou-lhe a modéstia em reconhecer que “em vez de tentarmos mudar a outra pessoa, precisamos 
mudar as nossas expectativas, afinal precisamos uns dos outros como cada um é”.7

Jesus entendeu a atitude de Marta, não restam dúvidas quanto a isso, tanto que mais tarde ele veio a 
honrar a fé desta mulher ao ressuscitar Lázaro atendendo ao pedido justamente dela.8

Isso nos permite deduzir que na visita de Jesus à casa das irmãs, ambas estavam muito ocupadas, 
cada uma na sua atividade. Era muito importante o que cada uma fazia, e Maria escolheu a melhor parte, 
a recepção, o ato de dar atenção ao visitante. Era a parte menos cansativa com certeza e a mais prazerosa 
também. Ouvir e contemplar Jesus era um privilégio inigualável, incomparável. 

Marta, por outro lado, encarregara-se sozinha de todo o trabalho na cozinha e dos preparativos para 
receber os hóspedes.9 Assim sendo e de acordo com os relatos bíblicos, é mais correto afirmar que o labor 
e o louvor devem se conectar e se completar, jamais se opor uma vez que não são conceitos antagônicos.

3. TRABALHAR OU ADORAR, EIS A QUESTÃO
Quanto ao relato bíblico de Lucas10 no evangelho que leva seu nome, um fato interessante nos chama 

a atenção. Em regra, sempre que cristãos tratam do texto bíblico em que Jesus visitou (não pela primeira vez 
com certeza) a casa de suas amigas pessoais, Marta e Maria, todos condenam a atitude de Marta enquanto 
ao mesmo tempo enaltecem a de Maria como se fossem antagônicas e o trabalho fosse quase que uma 
“maldição”. 

Por outro lado, fomos escravizados pela mentalidade da prosperidade conquistada a duras penas. 
Assim ouvimos como um mantra por todos os lados: “Estude, enquanto eles dormem. Trabalhe, enquanto 
eles se divertem. Lute, enquanto eles descansam. Depois viva o que eles sempre sonharam”.

Convenhamos que é uma receita que dá certo em alguns casos, mas o custo pode ser alto demais. O 
estresse e o burnout seguidos pelas doenças mentais são prova cabal disso. Ao que parece as mulheres em 
especial estão sendo bastante afetadas com essa realidade chegando ao ponto de desenvolverem doenças 
autoimunes. Pesquisas apontam de forma alarmante que dos 8% da população mundial que sofrem de uma 
doença autoimune, 78% são mulheres.11

Não se pretende fazer uma apologia à valorização doentia de cristãos inquietos e hiperativos que 
caminham no dia a dia realizando múltiplas tarefas, tão pouco enaltecer o ócio como forma de contemplação 
sagrada. Nem um nem o outro estão corretos. Todo extremo tende a ser problemático.

Entretanto, fato é fato e precisamos reconhecer que estamos vivendo numa sociedade do cansaço.12 
E como afirmam renomados terapeutas cristãos: “vivemos em uma sociedade que atribui excessivo valor às 
atividades produtivas.13

Como classifica sabiamente um renomado especialista14, estamos presenciando uma verdadeira 
Síndrome da Mulher Maravilha que atribui às mulheres o peso invisível de ser tudo para todos. Isso nos 
7	  SWEENEY, 2013, p. 157.
8	  Cf. João 11.3.
9	  GARDNER, 2005, p. 438.
10	 Cf. Lucas 10.38-42.
11	 Disponível em https://www.unensayoparami.org/pt/noticias-medicas/artigo/por-que-as-mulheres-sofrem-mais-de-doencas-autoimunes. 

Acesso em 15 mar. 2025.
12	 Byung-Chul Han mostra que a sociedade disciplinar e repressora do século XX descrita por Michel Foucault perde espaço para uma nova 

forma de organização coercitiva: a violência neuronal. As pessoas se cobram cada vez mais para apresentar resultados - tornando elas mesmas 
vigilantes e carrascas de suas ações (HAN, 2017, p. 128). 

13	 BÍBLIA CONSELHEIRA, 2019, p. 1621.
14	 Dr Gabor Maté, médico e autor húngaro-canadense.



76

TRABALHAR PARA DEUS OU ADORAR PIEDOSAMENTE A DEUS? 
Edmar dos Santos Pedrosa

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

leva a uma verdade cruel: hoje a mulher forte, amanhã a mulher doente. Segundo ele: “ela sente culpa 
quando descansa, vergonha quando falha, medo de ser julgada por dizer não. Carrega sozinha o mundo nas 
costas porque aprendeu, desde cedo, que seu valor está em servir, cuidar, suportar”. Servir a Deus deveria 
ser fonte de prazer e não de sobrecarga.

4. DEUS AMA E INCENTIVA O TRABALHO
O que desagrada a Deus não é o trabalho em si, mas certamente é tanto a prática do ócio quanto a 

do ativismo, a tirania do urgente e o ter que fazer tudo como se fosse para ontem. Na dose certa, trabalho 
é benção divina.

A ordem divina é para imitarmos as formigas, justamente pela sua capacidade laborativa mesmo 
sendo seres irracionais. Como um incentivo à produtividade em contrapartida à preguiça, somos alertados: 
“vai ter com a formiga, ó preguiçoso”.15

Deus ama tanto o trabalho que o próprio Jesus fez uma afirmação contundente ao dizer que “O meu 
Pai trabalha até agora, e eu também trabalho”.16

No relato de Êxodo capítulo 18, Moisés é retratado como alguém que trabalhava tanto que suas 
funções foram divididas por nada menos que 70 homens capazes. Tudo isso já é suficiente para concluir-se 
que trabalho é adoração em movimento, entretanto uma história em especial, contada por Jesus, ilustra 
melhor o assunto.

Ele disse em parábola, que um pai pediu a dois de seus filhos para que trabalhassem na sua vinha, um 
filho se recusou a ir, mas depois arrependido, mudou de ideia e foi. O segundo filho, por sua vez, disse que 
ia, para agradar o pai, mas não foi.17 Apenas um deles foi um adorador por meio do trabalho, já o outro não 
passava de um hipócrita dedicado ao ócio.

Não é nenhuma surpresa que no reino de Deus existe uma desproporção entre trabalho e 
trabalhadores. Há muito o que fazer e poucos que o fazem. A Bíblia nos mostra que Jesus se dirigiu a seus 
discípulos certa vez e afirmou: “A seara, na verdade, é grande, mas os trabalhadores são poucos. Rogai, pois, ao 
Senhor da seara que mande trabalhadores para sua seara”.18

5. O ETERNO E “DESNECESSÁRIO” DILEMA ENTRE O FAZER E O 
SER

No meio cristão é muito comum ouvir uma afirmação quase que dogmática em que se diz que nas 
igrejas: “quem não trabalha, dá trabalho!” Quanto à sobrecarga imposta àqueles poucos que trabalham 
em prol de muitos outros, isso parece ser uma temível verdade. De fato e por motivos diversos, enquanto 
alguns poucos preferem, ou são “obrigados” a servir por conta da carência de mão de obra, outros 
declaradamente preferem “apenas” adorar contemplativamente ao Senhor como se ambas as atividades 
estivessem desconexas.

Seja Maria ou Marta, ambas serviam e ambas contemplavam ao mesmo tempo, todavia, cada uma a 
seu jeito, da sua maneira. Ambas eram servas do Senhor e resgatadas por ele. Não parece que havia algo de 
errado com o que ambas faziam naquele momento da visita de Jesus entre elas.

Existem perigos sérios à espiritualidade e piedade tanto quanto ao trabalhar para Deus quanto ao 
contemplar a Deus. Como ensina Larry Crabb:

Quando vivemos para fazer a vida funcionar, quer sigamos a sabedoria natural ou os princípios 
bíblicos, tornamo-nos orgulhosos ou desanimados, presunçosos ou passamos a odiar a nós 
mesmos. Os cristãos não são exceção. Quando um pai cristão adota com perseverança um 

15	 Cf. Provérbios 6.6.
16	 Cf. João 5.17.
17	 Cf. Mateus 21.28-32.
18	 Cf. Mateus 9.35-37.



77

TRABALHAR PARA DEUS OU ADORAR PIEDOSAMENTE A DEUS? 
Edmar dos Santos Pedrosa

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

método piedoso ao criar os filhos, a fim de que venham a ser cidadãos respeitados, quando 
isso funciona, esse pai se torna mais orgulhoso do que grato. Mas, o orgulho é disfarçado.19

Não dá mesmo para negar – nosso coração é idólatra e muito enganoso, mais que todas as coisas.20 
Uma das irmãs escolheu a melhor parte, porém qual seria?

6. O DEVER DA HOSPITALIDADE
Como a hospitalidade é um valor bíblico, uma verdadeira disciplina espiritual, é apresentada sempre 

como um dever, uma virtude pessoal e acima de tudo uma expressão de amor. O mesmo Lucas mostrou 
em outro texto que o próprio Jesus advertiu severamente um religioso fariseu por ele ter aberto mão desta 
prática intencionalmente.21

Simão, ao que parece, não foi simpático a Jesus. Mesmo sendo um fariseu, ele não cumpriu nenhuma 
das obrigações da hospitalidade para com seu visitante ilustre - ele sequer forneceu água para que lavasse 
os pés. MacArthur explica que aquela era uma omissão indesculpável. Lavar os pés de um convidado era 
uma formalidade essencial. Não oferecer água a um convidado para que lavasse os pés era equivalente a 
insultá-lo.22 

Para frisar bem a questão sob análise, são muitos os outros relatos bíblicos a esse respeito. O apóstolo 
Pedro em seus últimos dias de vida alertou os cristãos ordenando: “Sejam hospitaleiros uns com os outros” e 
ainda acrescentou como fazer isso, ou seja, “sem resmungar”.23

O inominado autor da carta aos Hebreus fez questão de relembrar isso ao exortar: “Não se esqueçam 
da hospitalidade; foi praticando-a que, sem o saber, alguns acolheram anjos”.24 

Paulo, o maior doutrinador da igreja primitiva não podia deixar de tratar de tão importante assunto 
e por isso aconselhou: “Compartilhem o que vocês têm com os santos em suas necessidades. Pratiquem a 
hospitalidade”.25 

Assim sendo, parece que essa questão, respeitadas as diferenças culturais de cada povo ao logo dos 
séculos, tem íntima relação com o que Jesus colocou como sendo o segundo e maior mandamento ao 
afirmar que: “amar o próximo como a si mesmo é prova real de que se ama a Deus”.26

Tudo isso nos permite concluir que ambas as irmãs estavam sendo hospitaleiras ao mestre. Uma 
recepcionando-o inicialmente e outra preparando a recepção complementar. É notório que a pior parte 
havia ficado com Marta. Vale a pena se aprofundar nisso um pouco mais. Vejamos:

7. O QUE ERA MAIS IMPORTANTE, CICERONIAR27 OU COZINHAR?
Como era uma virtude, um dever social e uma pura expressão de amor o fato de ser hospitaleiro a 

um visitante, alguém precisaria cuidar da recepção desde a porta bem como fazer sala, como é conhecido 
popularmente hoje em dia. Ao mesmo tempo, e tão importante quanto, alguém precisaria cuidar da 
alimentação a ser fornecida ao visitante. Como as irmãs eram duas, inevitavelmente essas missões já estavam 
previamente divididas entre elas.

Por certo uma trabalhava mais que a outra e ao que tudo indica, bem mais por sinal. Marta precisava 
19	 CRABB, Lawrence J. Chega de regras. Bragança Paulista: Jesus Copy, 2022, p. 29.
20	 Cf. Jeremias 17.9. 
21	 Cf. Lucas 7.36-50.
22	 MACARTHUR, 2010, p. 1336.
23	 Cf. 1 Pedro 4.9.
24	 Cf. Hebreus 13.2.
25	 Cf. Romanos 12.13.
26	 Cf. Mateus 22.39.
27	 Ciceroniar significa acompanhar alguém como guia. O termo vem de Cícero, o famoso orador romano, cuja eloquência e capacidade de 

conduzir audiências inspiraram essa expressão. Disponível em https://chatgpt.com/c/682354c4-0754-8012-ad99-5e54cf851767. Acesso 
em 13 mai. 2025.



78

TRABALHAR PARA DEUS OU ADORAR PIEDOSAMENTE A DEUS? 
Edmar dos Santos Pedrosa

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

de ajuda para dar conta das tarefas.
Não por amor à polêmica inútil, mas ao bom debate bíblico e sem flertar com a heresia ou a 

eisegese28, ouso afirmar que é possível que Jesus não tenha vindo sozinho àquela visita e pior, é provável 
que ele estivesse muito bem acompanhado, pelo menos numericamente. E isso de surpresa, afinal, uma das 
características do cuidado que Jesus praticava era o de surpreender a pessoa com suas atitudes, justamente 
como no caso de Marta e Maria.29

No mesmo contexto analisado, Lucas relatou literalmente que: “E aconteceu que, indo eles de 
caminho, entrou numa aldeia; e certa mulher, por nome Marta, o recebeu em sua casa. E tinha esta uma 
irmã, chamada Maria [...]”.30 Note o plural usado pelo evangelista - indo eles.

É sabido que por onde Jesus andava, um grupo expressivo de pessoas o acompanhava. 
Comprovadamente, pelo menos 12 apóstolos, homens sempre famintos devido as cansativas jornadas em 
que eram submetidos (lembremos do clima severo e da geografia dura da palestina). Além deles, mulheres 
seguiam Jesus de perto e olha que nem sabemos exatamente quantas eram. Os evangelhos dão pistas:

Lucas31 descreve essas mulheres, explicando que Jesus “andava de cidade em cidade, e de 
aldeia em aldeia, pregando (…); e os doze andavam com ele, e também algumas mulheres 
que haviam sido curadas (…), Maria, chamada Madalena, (…) e Joana, mulher de Cuza, 
procurador de Herodes, e Suzana, e  muitas outras  que o serviam com seus bens”. A frase 
“muitas outras” implica um grupo de tamanho expressivo.32

Para acrescentar mais tempero à suposição, além daqueles e daquelas já mencionados, Jesus se fazia 
acompanhar de um grupo chamado por ele de discípulos que totalizava em média 70 ou 72 pessoas como 
narram os textos bíblicos.33 A história das duas irmãs está contida exatamente no mesmo capítulo de Lucas 
como uma sequência natural dos fatos. Você não leu ou entendeu errado não – Jesus andava com uma 
verdadeira multidão no seu rastro. 

Por puro e simples exercício de empatia, vale a pena se colocar no lugar de ambas as irmãs. Pense um 
pouco: de repente chega à sua porta Jesus em pessoa e ele não era uma simples pessoa, era Deus visitando 
a casa delas. O ser humano mais importante da terra estava ali e elas precisavam demonstrar hospitalidade, 
não por mera obrigação, mas por amor e afeto que tinham por ele.

Talvez, e somente talvez, convém deixar claro isso aqui, assim que o cumprimentaram, devem ter 
olhado por sobre seus ombros e tiveram uma visão no mínimo assustadora – um bando de gente com ele. 
Como recepcionar bem e alimentar adequadamente tantas pessoas?

Se fosse hoje, por certo o leitor desse artigo ficaria bastante aflito, preocupado e com certeza bastante 
atarefado. Possivelmente foi o que deve ter acontecido a elas, afinal uma teria que cuidar da recepção e 
outra da alimentação. 

Suposição encerrada aqui e olhando fielmente o texto bíblico, pelo menos uma pessoa podemos 
afirmar com convicção que estava ali na casa delas – Jesus. Mesmo sendo apenas uma pessoa, os deveres da 
hospitalidade deveriam ser exercidos por elas quanto àquela visita.

E Marta, até por conta de seu temperamento, mesmo amando a Jesus tanto quanto sua irmã Maria, 
escolheu a pior parte, pelo menos quanto a sobrecarga de serviços que aquilo lhe implicaria, e atarefada, 
acabou falando o que não devia. Seu pecado não foi trabalhar, foi julgar.
28	 A palavra eisegese vem do grego “eis” que significa “em” ou “dentro” e “exegese” que significa “interpretar”. Portanto, eisegese significa 

interpretar um texto colocando algo dentro dele. Isso pode incluir crenças pessoais, preconceitos, ideias pré-concebidas e até mesmo 
distorções intencionais do texto original. A eisegese muitas vezes distorce o significado real do texto, levando a interpretações equivocadas. 
Disponível em https://www.significadosdepalavras.com/eisegese. Acesso em 02 de abr. 2025.

29	 BIBLIA CONSELHEIRA, 2019, p. 1619.
30	 Cf. Lucas 10.38-39.
31	 Cf. Lucas 8.1-3.
32	 Disponível em https://www.churchofjesuschrist.org/study/liahona/2022/03/08_the-women-who-followed-jesus-from-galilee?lang=por. 

Acesso em 02 abr. 2025.
33	 Cf. Lucas 10.



79

TRABALHAR PARA DEUS OU ADORAR PIEDOSAMENTE A DEUS? 
Edmar dos Santos Pedrosa

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Martas e Marias não se excluem, se completam. O mundo e notadamente as igrejas, precisam de 

ambas, e como!
As duas irmãs desejam fazer duas coisas que são importantes para todo discípulo: servir e escutar o 

mestre. Marta, na preocupação por servir bem a Jesus, não se deu conta do que ele realmente queria: Jesus 
preferia comer com mais simplicidade e ter mais tempo com ambas sentadas a seus pés.34

Jesus não a repreendeu por estar simplesmente trabalhando demais, dado às circunstâncias, aquilo 
era necessário. Ele a advertiu por ter se importado mais em retirar sua irmã daquilo que ela estava fazendo, 
do que em continuar a servir com excelência. A comunicação sem palavras do olhar quanto a Maria, o tom 
e calor da voz dirigida a Jesus bem como o modo de andar e falar denunciaram seu incômodo. 

De fato, e por motivos variados, faltou sabedoria à Marta: um dos fatores mais importantes para a 
saúde mental é ter uma noção sobre o que é realmente importante na vida.35

Jesus a curou daquele comportamento patológico e ela parece ter aprendido o que séculos mais tarde 
ensinou o Dr Gabor Maté: “não é fraqueza admitir que não consegue, é coragem. Não é egoísmo colocar-se 
em primeiro lugar, é sobrevivência. Desistir de tudo não é fracasso, é liberdade”.36

Ao que tudo indica, ela aprendeu bem a lição.37 Um segundo encontro semelhante ao aqui analisado 
ocorreu, porém desta vez as coisas foram diferentes, Maria adorava e Marta servia, porém: 

Diferente do primeiro encontro deles, agora Marta estava em paz com sua atividade. Não 
havia tensão no ar, nenhum incômodo, mágoa ou reclamação alguma. Marta servia “o Cristo, 
o filho de Deus que devia vir ao mundo ( João 11.27)”, sem insistir que todos fizessem como 
ela. Já não havia reducionismos nem doutrinas – havia liberdade para demonstrar amor. 
Maria, ela também servia, ao seu modo: novamente aos pés de Jesus é o seu lugar, mas numa 
última homenagem daquela que passou da passividade da escuta para a atividade amorosa.38

Devemos fazer coro com Paul Gardner quando concluiu a respeito da biografia daquela fantástica 
mulher. Ele afirmou que: Marta não deve ser criticada por seu comportamento. Suas atitudes revelavam 
sua lealdade para com o Senhor Jesus. Seu caráter sincero é demonstrado por sua fé honesta e firme. Marta 
era uma seguidora leal de Jesus, cria nele e o servia com devoção e zelo.39 

Mesmo errando em sua avaliação quanto a postura de sua irmã, e quem é que pode atirar a primeira 
pedra? Ela foi uma serva digna de ser imitada e seus atos dignos de serem seguidos pelas gerações posteriores, 
afinal, a salvação não ter a ver com o que eu faço, mas com o que Jesus fez.40 

É louvável e totalmente necessário se adorar a Deus contemplando a sua glória santa, contudo e ao 
mesmo tempo, se deve adorar trabalhando em sua obra. Trabalho não é, mas pode se tornar uma maldição 
quando exercido da maneira equivocada. Trabalhar é forma de adorar. Marta e Maria fizeram isso, cada 
uma do seu jeito.

Assim como ela, devemos perceber que, embora sejam diferentes, os outros são feitos de modo 
“especial e admirável”, como nós. O próximo passo é percebermos que os outros são diferentes – e que está 
tudo bem!41

34	 BIBLIA CONSELHEIRA, 2019, p. 1621.
35	 BIBLIA CONSELHEIRA, 2019, p. 1621.
36	 Disponível em https://www.instagram.com/reel/DJs3WVLssq3/. Acesso em 23 mai. 2025.
37	 Cf. João 12.
38	 BIBLIA CONSELHEIRA, 2019, p. 1698.
39	 GARDNER, 2005, p. 440.
40	 WEAVER, 2022, p.11.
41	 SWEENEY, 2013, p.156.



80

TRABALHAR PARA DEUS OU ADORAR PIEDOSAMENTE A DEUS? 
Edmar dos Santos Pedrosa

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

REFERÊNCIAS
BIBLIA DE ESTUDO CONSELHEIRA. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2019.

BIBLIA DE ESTUDO MACARTHUR. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2010.

CRABB, Lawrence J. Chega de regras. Bragança Paulista: Jesus Copy, 2022.

GARDNER, Paul. Quem é quem na Bíblia Sagrada. São Paulo: Vida, 2005.

HAN, Byung-Chul. Sociedade do cansaço. Petrópolis: Vozes, 2017.

SWEENEY, Linda; LEWIS, Eleanor; MARTIN, Traci; HELMS, Michele; ROSENBROUGH, Robin; HAR-
LEY, Pat. Seja surpreendente: estudo prático baseado em Tito 2.3-5. Campinas: Be Amazing Brasil, 2013.

WEAVER, Joanna. Como ter o coração de Maria no mundo de Marta. Rio de Janeiro: CPAD, 2022.

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



A POIMÊNICA ATUAL NA COMUNIDADE DE FÉ: 
POSSIBILIDADES E LACUNAS
The current pastoral care in the community of faith: possibilities and 
gaps

Dr. Jaziel Guerreiro Martins1 

Me. Kemuel Lourenço Figueira Andrade2

RESUMO
Neste artigo é desenvolvida a discussão sobre a poimênica a ser efetivada pelo 

pastor no desenvolvimento da comunidade religiosa, identificando suas possibilidades 
e lacunas. O recorte que será apresentado é a atividade do líder religioso que promove 
as mudanças exigidas pelo tempo em que hoje se vive. Também é feita a correlação 
da práxis pastoral frente à sociedade que gera a interface ao desenvolvimento da 
igreja no contexto social em que ela se encontra. O presente artigo tem por objetivo 
buscar a essência de uma poimênica circunscrita a uma vocação específica, que reflita 
as atividades realizadas pelo mestre Jesus de Nazaré, com a nítida compreensão de 
que cada pastor deve atentar-se para o desenvolvimento da sua comunidade religiosa 
por meio da cooperação entre ele e os leigos de sua igreja. Dessarte, constrói-se este 
conteúdo científico pela metodologia bibliográfica exploratória e descritiva. A grande 
ênfase aqui exposta é o amor do pastor para com a sua comunidade, a íntima, intensa 
e diária devoção a Deus, bem como a necessidade de se ter a mentalidade de que a 
missão nunca acaba. Parte-se, antes de tudo, de uma definição teológica do que seria a 
“poimênica”, distinguindo-se entre a vocação geral de todos os cristãos e a vocação específica 
feita a alguns para o exercício da função religiosa, apresentando-se os elementos fulcrais que 
estão envoltos nessa vocação específica. Em seguida, analisa-se a questão de mudanças que 
podem e devem fazer parte de uma poimênica efetiva, salientando-se os diversos cuidados 

1	  Bacharel em Teologia pelas Faculdades Batista do Paraná, Mestre em Teologia pela Universidade de Birmingham, Inglaterra, e Doutor em 
Ciências da Religião pela Universidade Metodista de São Paulo. E-mail: professor.jaziel@fabapar.com.br 

2	  Bacharel e Mestre em Teologia pelas Faculdades Batista do Paraná e doutorando em Teologia pela Pontifícia Universidade Católica do 
Paraná. E-mail: mp-2019-kemuel-figueira@fabapar.com.br 

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n1.006



82

A POIMÊNICA ATUAL NA COMUNIDADE DE FÉ: POSSIBILIDADES E LACUNAS
Jaziel Guerreiro Martins e Kemuel Lourenço Figueira Andrade

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

em se propor mudanças na comunidade de fé. A partir daí, salienta-se o fato de que a 
vocação religiosa não exige apenas a capacidade de pastoreio dentro do contexto da igreja 
local; é necessário que se tenha uma percepção social ampla. Há uma realidade muito 
complexa de afastamento das pessoas da comunidade religiosa e, atualmente exige-se 
uma interação eficaz da igreja com a sociedade externa. Como resultado, sedimenta-se 
a interface da poimênica frente ao desenvolvimento da igreja local, destacando-se as 
dificuldades que surgem nas mais diferentes formas e fornecendo subsídios para que o 
pastor seja efetivo em sua poimênica.

Palavras-chave: Poimênica. Pastor. Mudanças. Crescimento. Desenvolvimento.

ABSTRACT
In this article a discussion is developed on the care to be carried out by the priest 

in the development of the religious community, identifying possibilities and gaps. The 
focus that will be presented is the activity of the pastor who promotes the changes 
required by the times in which we live today. The correlation of pastoral praxis with 
society is also made, which generates the interface for the development of the Church 
in the social context in which it finds itself. This article aims to seek the essence of 
a ministry limited to a specific vocation, which reflects the activities carried out by 
the master Jesus of Nazareth, with the clear understanding that each pastor must pay 
attention to the development of his religious community through of cooperation 
between him and the lay people of his church. Therefore, this scientific content is 
constructed using exploratory and descriptive bibliographic methodology. The great 
emphasis exposed here is the pastor’s love for his community, the intimate, intense and 
daily devotion to God, as well as the need to have the mentality that the mission never 
ends. It starts, first of all, with a theological definition of what “poimenics” would be, 
distinguishing between the general vocation of all Christians and the specific vocation 
given to some to exercise the religious function, presenting the elements key elements 
that are involved in this specific vocation. Next, the issue of changes that can and 
should be part of effective support is analyzed, highlighting the different precautions 
in proposing changes in the community. From there, the fact is highlighted that the 
religious vocation does not only require the ability to pastor within the context of the 
local church; it is necessary to have a broad social perception. There is a very complex 
reality of distancing people from the religious community and, currently, effective 
interaction between the Church and external society is required. As a result, the 
interface of support is consolidated in relation to the development of the local Church, 
highlighting the difficulties that arise in the most different forms and providing support 
for the religious to be effective in their support.

Keywords: Poimenics. Pastor. Changes. Growth. Development.

INTRODUÇÃO
Poimênica é um termo frequentemente usado para se referir a toda ou qualquer ação de 

acompanhamento ou ajuda pastoral, em qualquer momento da vida do fiel; é a ação ou atitude de pastorear, 
de se dirigir ao outro para o guiar. Haja vista que ela é exercida pelo pastor ou padre, torna-se necessário 
trazer à memória o fato de que o ministro3 deve possuir verdadeiramente a vocação religiosa para realizar 
essa nobre tarefa. Caso contrário, não faz nenhum sentido a busca do desenvolvimento espiritual da 

3	  Em o Novo Testamento, encontram-se títulos para as pessoas que exercem o sacerdócio eclesiástico. Neste artigo, as palavras “ministro”, 
“padre” e “pastor” são usadas intercambiavelmente.



83

A POIMÊNICA ATUAL NA COMUNIDADE DE FÉ: POSSIBILIDADES E LACUNAS
Jaziel Guerreiro Martins e Kemuel Lourenço Figueira Andrade

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

comunidade de fé, pois esse tipo de desenvolvimento eclesiástico está ligado ao pastoreio daquele que foi, 
de maneira real e pessoal, vocacionado a realizar uma missão específica.4

As Sagradas Escrituras apresentam a ideia de que todos os cristãos são convocados a vivenciar a fé 
cristã. 1 Coríntios 12.13 assevera que “por um Espírito, todos foram batizados em um só corpo, tendo 
bebido todos do mesmo Espírito”. Com isso, fica notório que todo fiel pode desenvolver atitudes de amor 
às pessoas e um intenso espírito de evangelização5. Portanto, a missão evangelística de Jesus não se limita 
aos ministros oficializados; pelo contrário, encontra expressão de vivência em cada membro de seu corpo.6

Além dessa vocação universal para se vivenciar o amor de Deus, há uma vocação específica mediante 
a qual alguns são comissionados para realizar uma missão em lugar e tempo específico. Dentre os fiéis, 
um grupo é convocado por Deus e ordenado pela igreja para o pastoreio, exercendo as funções religiosas, 
na maioria das vezes, de tempo integral, em atividades que lhe absorva todas as energias. É uma vocação 
específica para uma variedade de atividades ministeriais.7

Para a pessoa que identificou a sua vocação, faz-se necessária a compreensão da responsabilidade e 
seriedade imbuída no serviço religioso. Muitos padres e pastores legitimados têm sido tentados a negociar 
a sua vocação, mediante oportunidades que podem trazer diversas vantagens: o político que quer ajuda 
eleitoral; a mulher sedutora que passa a cercar o religioso; o fiel rico que quer ditar normas na igreja; 
e, a tranquilidade financeira advinda da avareza e da exploração dos fiéis. Não faltam oportunidades de 
suborno ao ministro religioso. Se as pessoas precisam exibir uma conduta correta, muito mais os líderes 
religiosos. Destarte, a responsabilidade que recai sobre os ombros do líder religioso é muito grande.8

A poimênica efetiva no desenvolvimento da comunidade de fé necessita de uma vocação específica 
para a proclamação das boas novas e o apascentamento9 do rebanho. Seguindo esta premissa, a igreja 
que floresce em seu crescimento mostra claramente que o pastor que a dirige apresenta um chamado de 
concepção espiritual e de iniciativa divina. De acordo com o ponto de vista cristão, após esse chamamento 
haverá um cuidado divino na condução das atividades religiosas, mediante orientação que será tão clara e 
definida como a sua chamada original.

Antes da chamada vocacional, na maioria dos casos, haverá uma aptidão natural para o trabalho 
religioso, sendo a sensibilidade espiritual uma marca preponderante. Após o despertamento divino, 
esse ensejo pode ser acompanhado do senso de incapacidade pessoal para o pastorado. Assim sendo, o 
reconhecimento por outros da comunidade religiosa será a confirmação do propósito para o desenvolvimento 
saudável da igreja.10 

Na sociedade atual, a importância do caráter tem sido enormemente negligenciado. Desempenho, 
sucesso e ecletismo têm tido bem mais status que ser e vir a ser. A convicção predominante atualmente, 
no que diz respeito à liderança, é que caráter não se leva em conta. Entretanto, tudo o que a pessoa é e faz 
na vida privada afetará integralmente o que se faz publicamente. Tudo o que a pessoa é e faz como líder 
religioso acaba sendo inserido no “eu” autêntico. Em uma sociedade que minimiza valores, o preço do 
caráter se torna maior no ministério pastoral. O pastor ou padre que prova suas aptidões e seu valor de 
caráter é um líder confiável e digno de ser seguido. É o caráter que será transferido a outros e usado por 
Deus para transformar as pessoas.11

4	  RIGGS, 1980, p. 15.
5	  Não se deve entender “evangelização” como sendo aquele espírito proselitista, faccioso e de conquista existente em alguns grupos religiosos, 

mas como sendo o ato, processo ou efeito de fazer conhecido o amor de Deus Pai mediante a vida, paixão, morte e ressurreição de seu Filho 
Jesus Cristo.

6	  RIGGS, 1980, p. 15.
7	  RIGGS, 1980, p. 20-22.
8	  LINHARES, 2008, p. 5-7.
9	  PAES, 2012, p. 113-120.
10	 RIGGS, 1980, p. 25-28.
11	 STOWEEL, 2000, p. 147-148.



84

A POIMÊNICA ATUAL NA COMUNIDADE DE FÉ: POSSIBILIDADES E LACUNAS
Jaziel Guerreiro Martins e Kemuel Lourenço Figueira Andrade

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Há a necessidade de uma conduta reta na práxis pastoral; a expressão de vida do pastor precisa estar 
acima da reprovação e ser magneticamente atraente ao ganhar o coração das pessoas da igreja, para que 
estas sigam a direção do pastor da mesma forma que segue a Cristo. Mesmo sendo abrangente a questão 
sobre a conduta, três áreas são cruciais para os líderes na manutenção do tipo de caráter que fortalece a 
plataforma do respeito: o trabalho, as mulheres e o dinheiro.12 Se não forem bem administradas, essas áreas 
criarão profundos danos que poderão bloquear o desenvolvimento da igreja local.

Igualmente, poucas coisas são mais importantes do que as palavras. Elas podem tanto fortalecer e 
enriquecer, quanto podem enfraquecer o pastorado e afastar as pessoas. É crucial que os pastores entendam 
que essas entidades conhecidas como palavras são a essência do seu trabalho. Na “caixa de ferramentas de 
talentos e táticas” de um clérigo é extremamente necessária a habilidade com as palavras, devido ao fato de 
que quase tudo o que se faz flui pelas palavras que são proferidas.13 

1. A POIMÊNICA QUE PROMOVE MUDANÇAS
O pastor deve ser sábio ao propor mudanças na comunidade; nunca se deve mudar algo que não seja 

indispensável mudar. A melhor época para se efetuar mudanças estruturais é logo no início de um novo 
ano eclesiástico: o ministro deve ajudar a nova diretoria e procurar conhecer bem como e por que cada 
trabalho é feito, atentando-se também ao modo como as coisas são feitas naquela igreja. Se achar que algo 
deve mudar, deve estudar a melhor maneira de fazer essa mudança. É necessário discutir o assunto com 
líderes leigos e levar os planos para a igreja antes de efetivar qualquer alteração que interfira no trabalho 
dos outros.14

Há um conceito popular que “vassoura nova limpa até os cantos”, mas mudanças feitas às pressas 
podem criar inúmeros problemas e impedir um trabalho efetivo no futuro. Mudanças devem ser feitas 
com precaução, principalmente nos primeiros doze meses de pastorado. O pastor nunca deverá decidir 
efetuar sozinho qualquer mudança nos métodos e na estrutura da igreja; deve-se ouvir sempre os leigos.15 À 
liderança pastoral é agregada a autoridade para fazer mudanças e dar a direção apropriada. Esta autoridade 
deve ser exercida com muita sensibilidade, respeitando os costumes do grupo, desenvolvendo a percepção 
de que a opinião de um líder não é a única.

As mudanças a serem promovidas precisam ser compreendidas e desejadas no contexto eclesiástico: 
estas consistem em acrescentar sem subestimar ou eliminar. A flexibilidade e a criatividade são necessárias, 
pois não apenas capacitam o trabalho com os mais variados tipos de pessoas, mas permitem colocar para 
fora o que há de melhor em cada pessoa.16 

A perspectiva de tempo de grupo é de grande importância, visto que é perigoso fazer mudanças 
rápidas ou drásticas. Para ajudar uma igreja a se desenvolver, é necessário ter algum conhecimento básico 
sobre como as mudanças acontecem com maior aceitação e menor resistência. Um fator dificultador 
no processo de mudanças é a precipitação. Muitas vezes, o pastor deseja correr na direção de preparar 
novos projetos para a igreja, porém fica tão entusiasmado que acaba cometendo alguns erros crassos. Esta 
precipitação ocorre pelo fato de o ministro ter algo em mente, ser bem-intencionado, preparar alguns 
planos, distribuir tarefas e começar a realizar as mudanças intencionadas. Ele acredita que as descobertas 
feitas junto à equipe de apoio são incríveis e suficientes; também pode julgar já ter entendido as maiores 
necessidades da igreja. Muitas vezes pode-se cometer o erro de não buscar ajuda de uma assessoria externa 
qualificada para o processo.17

12	 STOWEEL, 2000, p. 166-167.
13	 STOWEEL, 2000, p. 152-153.
14	 FALCÃO SOBRINHO, 2011, p. 38.
15	 FALCÃO SOBRINHO, 2011, p. 38.
16	 MAXWELL, 2015. p. 16.
17	 CAMAPANHÃ, 2013, p. 129-130.



85

A POIMÊNICA ATUAL NA COMUNIDADE DE FÉ: POSSIBILIDADES E LACUNAS
Jaziel Guerreiro Martins e Kemuel Lourenço Figueira Andrade

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

A precipitação pode resultar em nenhuma implementação. Um processo de mudança com 
precipitação mostra, depois de um certo tempo, que os leigos passam a se perguntar para qual direção a 
igreja está indo. Após mais algum tempo, o pastor fica muito desgastado sem ter feito muita coisa. Fato é 
que o pastor/padre pode até transformar ideias em um grande plano para a comunidade religiosa; porém, 
se o povo não participar de alguma forma da elaboração do planejamento, dificilmente irá participar da 
execução.18

Uma das qualidades do crescimento integral da igreja é compreendê-la como um organismo vivo, 
como povo de Deus e, ao mesmo tempo, como uma instituição humana estruturada para desempenhar seu 
papel na sociedade. A igreja não é só espiritual ou comunal, é também institucional e desempenha atividades 
específicas, como: regras, ritos, alvos etc., que lhe conferem persistência e estabilidade e a distinguem de 
outras estruturas da sociedade.19

A problemática de uma visão de igreja institucional, que historicamente se afastou de sua natureza 
orgânica e comunal a ponto de perder, em certo sentido, o foco de sua missão, alterou a consciência do 
processo de mudanças por enfatizar apenas o seu aspecto orgânico e desprezar o aspecto institucional. A 
reação dos que temem que a igreja seja tão institucional a ponto de perder o foco de seu propósito e missão, 
entretanto, é válida e requer que os líderes estruturem sua organização de maneira que reflita a natureza, 
o propósito e a missão sem deixar de avaliar o contexto e suas realidades históricas, as quais demandam 
adaptações. Não se pode aceitar que as estruturas se tornem tão rígidas e engessadas a ponto de impedirem 
que a missão da igreja seja levada a cabo diante das mudanças do contexto.20

Ministros com grande diversidade de atributos tiveram a capacidade de promover mudanças. Há um 
fator básico, expresso de diversas maneiras, o qual se resume no fato que são necessários diversos ajustes 
aceitos pelo clérigo e pelos leigos no decorrer do processo. Fora dessa habilidade de se fazer os devidos 
ajustes, não há como promover mudanças. Os ajustes que são feitos devem ser celebrados e renovados para 
formar o relacionamento entre as partes que o celebram.21 Esses diversos ajustes apresentam duas maneiras 
de provocarem mudanças: por meio do uso da posição e pelo uso da influência. 

Por meio do uso da posição, gera-se uma revolução, ou seja, mudanças completas em pouco tempo. 
Isto propicia um cenário de inseguranças, o que pode gerar quebra de comunhão ou perda de identidade, 
podendo reduzir a eficiência em outras áreas. O problema maior é que as pessoas na igreja não têm 
necessariamente as mesmas informações que o líder tem, ou não veem a situação como o líder vê.22

É comum o uso da posição aferir a concepção de paradigmas, tanto por parte do líder, quanto de 
seus liderados. Os paradigmas são simplesmente padrões psicológicos, modelos ou mapas que se usa para 
estruturar mudanças. Os paradigmas podem ser valiosos quando usados adequadamente; mas, podem 
se tornar perigosos se forem tomados como verdades absolutas, sem aceitar qualquer possibilidade de 
mudança, e deixar que eles filtrem as novas informações e as mudanças que acontecem no decorrer da 
mudança. O apego aos paradigmas produz a estagnação, enquanto o mundo se renova.23 A mudança dos 
paradigmas conceituais configura-se um grande desafio, tanto pelo aspecto de mudanças em si, quanto pela 
resistência para assimilar uma nova cultura, a qual requer grande esforço.24

Entretanto, com o uso da influência, gera-se uma evolução no cenário da igreja. A busca pela 
compreensão da necessidade de mudanças e a atitude positiva em relação às mudanças são a melhor maneira 
para que essa evolução aconteça. Assim, cria-se uma situação que leva a igreja ao desafio de experimentar 

18	 CAMPANHÃ, 2013, p. 131.
19	 PIRAGINE JUNIOR, 2015, p. 107.
20	 PIRAGINE JUNIOR, 2015, p. 107-108.
21	 ROWELL, 2008, p. 25-26.
22	 SILVADO, 2020, p. 2-3.
23	 HUNTER, 2004, p. 42.
24	 KUKUL FILHO, 2018, p. 66.



86

A POIMÊNICA ATUAL NA COMUNIDADE DE FÉ: POSSIBILIDADES E LACUNAS
Jaziel Guerreiro Martins e Kemuel Lourenço Figueira Andrade

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

algo novo; dá-se a oportunidade de se familiarizar com o novo método; gera-se a percepção de que “o 
novo é meu”. O objetivo maior é levar todo o grupo a aceitar a informação, desenvolver atitudes positivas e 
colocar em prática as mudanças apropriadas.25 

O pastor que usa a influência para gerar mudanças atua como um mediador. Contudo, a mediação 
em sua essência é menos uma “ferramenta” e mais um “jeito de ser”. A mediação trata sobre ser um mediador; 
no entanto, trata-se de um mediador orientado pelas Escrituras Sagradas, centrado na igreja e cujas raízes 
estão em Cristo.26

O uso correto da mediação torna a poimênica que promove mudanças em uma poimênica 
pacificadora. É como um chamado imperativo para procurar cuidadosamente fazer tudo o que transmite 
a paz. A mediação não é um privilégio da comunidade jurídica; ela pode e deve ser usada pelo sacerdote 
religioso. Aliás, o próprio evangelho possui sua mediação redentora entre Deus e a humanidade. Em síntese, 
os pastores podem ser comparados a ajudantes que “lavam os pratos sujos” de ódios, iras, luxúrias, enganos, 
malícias e palavras obscenas, na corrente purificadora do sangue de Cristo. A mediação exige perseverança, 
pois servir dessa forma é projetar, de maneira saudável, o crescimento da igreja.27

As igrejas devem ser fortes o bastante para superar os temores naturais de sair da zona de conforto. 
As pessoas até resistem a mudanças, mas elas não resistem a um líder exemplar e corretamente motivado. 
Seguindo este raciocínio, nota-se que as mudanças são um processo a ser vivenciado. Alguns a aceitam 
imediatamente e ajudam a fazê-la funcionar. Outros serão resistentes e opositores, mas o amor e a sabedoria 
do pastor fazem muita diferença. A intensidade de aceitação varia de pessoa para pessoa: fatores como 
idade, tempo de vida na comunidade, origens familiares e religiosas, e nível de conhecimento das Escrituras 
influenciam no grau de aceitação. 

A mudança é um processo, não um ato isolado; e, como tal, é preciso não chocar ou espantar as 
pessoas. Além disso, o líder religioso deve ser reconhecido como alguém que ama o seu povo. Mesmo 
desejando a mudança, ele encoraja, ao invés de empurrar à força. À luz dos propósitos e do amor de Deus, 
conduz o processo, ajudando as pessoas a reconhecerem a necessidade de mudança. Juntamente com seus 
líderes, ajuda a reconhecer os passos para produzir a mudança necessária.28

Seguindo-se a argumentação de Silvado apresenta-se uma recomendação estruturada para a realização 
de mudanças na esfera poimênica.29 Para que o desenvolvimento saudável aconteça é preciso identificar as 
mudanças necessárias. A pergunta a se responder, olhando para a realidade de cada igreja é: quais são as 
razões para as mudanças? Para não se equivocar na resposta desta questão são apresentadas quatro etapas 
de mudança, sendo que, nas etapas, há perguntas específicas a se fazer. Contudo, para cada etapa é preciso 
calcular a seguinte questão: quanto tempo levará para concluir esta etapa? 

A primeira etapa consiste em mudanças por meio da informação. A pergunta inicial a ser respondida 
é: “quais as informações que permitirão a igreja entender a necessidade da mudança?” As informações que 
serão apresentadas nesta primeira etapa devem ser objetivas e claras para que não haja dúvidas e confusão. 
A segunda etapa baseia-se na mudança de atitude. As indagações desta etapa são: “que novas atitudes do 
povo expressarão a aceitação da mudança? Qual a proposta deles em relação a isto?”30 Precisa-se perceber 
como as pessoas têm reagido ao que se propõe mudar e, principalmente, ouvir o que todos têm a dizer em 
relação à mudança.

A terceira etapa fundamenta-se na mudança de comportamento individual, a qual exige a clareza 
das seguintes dúvidas: “como os indivíduos precisarão agir após a mudança?” e “quais os indivíduos mais 

25	 SILVADO, 2020, p. 4.
26	 POINER, 2011, p. 177.
27	 POINER, 2011, p. 178-181.
28	 GOMES, 2011, p. 135-137.
29	 SILVADO, 2020, p. 5-12.
30	 SILVADO, 2020, p. 8.



87

A POIMÊNICA ATUAL NA COMUNIDADE DE FÉ: POSSIBILIDADES E LACUNAS
Jaziel Guerreiro Martins e Kemuel Lourenço Figueira Andrade

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

afetados pela mudança?” Estas questões tratam especificamente de como será o novo comportamento das 
pessoas e da identificação do grupo mais afetado, como por exemplo: crianças, jovens, casais ou idosos.

A quarta etapa compreende a mudança no grupo como um todo. Para esta etapa é necessário o 
esclarecimento de duas questões: “o que será diferente na igreja após a mudança?” E “quais os grupos e 
organizações serão mais afetados pela mudança?” Mediante esta etapa, projeta-se a visualização do que 
realmente a mudança gera, bem como a expectativa de melhora que ela propõe. Por este motivo, as respostas 
para estas perguntas devem atingir o máximo de exatidão.

Estas etapas são aplicáveis para todos os âmbitos de mudança. O importante é escolher as mais 
necessárias e procurar elaborar as melhores estratégias para fornecer informações, a fim de que que se 
alcance as mudanças de atitude de indivíduos e do grupo. Mediante esta recomendação de haver uma 
poimênica que promova as mudanças necessárias para o desenvolvimento da igreja, mostra-se, acima de 
tudo, o cuidado em realizar um ministério de ação e não de reação, efetivando uma poimênica intencional 
e não reacional.

2. CORRELAÇÕES DA POIMÊNICA COM A SOCIEDADE
Atender a uma vocação específica visando o desenvolvimento e crescimento da igreja na atualidade 

não exige apenas a capacidade poimênica dentro da igreja; é necessário que se tenha uma percepção social 
ampla. Há uma realidade muito complexa de afastamento das pessoas da comunidade religiosa; somam-
se a isso os movimentos de conceitos anticristãos e antirreligiosos que a cada dia ganham mais força na 
sociedade atual.31

Pela narrativa bíblica, no ministério de Jesus, a missão estabelecida por ele inicia uma nova 
comunidade de fé, sendo continuada pelos seus discípulos. Era uma nova maneira de propor a vivência de 
fé. Então, perpassa diversas épocas: da crise gnóstica a Constantino, o estado imperial, a Idade Média, o 
fim das questões das Investiduras, o fim da Idade Média, a Reforma, a Contrarreforma, o Novo Mundo, 
a Idade Contemporânea e o momento atual denominado de Hipermodernidade32. A igreja passou por 
vários ciclos, tendo havido o trabalho de muitos, cada qual com seus esforços, perfazendo o protagonismo 
de cada novo tempo. 

Até a década de 1970 o hipermodernismo não tinha a atenção generalizada, pois, a priori, apenas 
denotava um novo estilo na arquitetura. No entanto, com o passar do tempo, adentrou os ambientes 
acadêmicos, classificando teorias expostas nos departamentos de Filosofia das universidades, e, por fim, 
tornou-se de uso público para designar um fenômeno cultural mais amplo. Independentemente dos 
significados que surgem, sua real significação está ligada a um deslocamento para o ponto radical do 
modernismo, com suas próprias consequências. 

A igreja que se desenvolve hoje está totalmente envolta na realidade de uma sociedade que se 
encontra na hipermodernidade. O confronto com este novo estado de coisas não pode ser uma sugestão 
para que as comunidades de fé se tornem defensoras moribundas do modernismo, simplesmente pelo 
desejo de que as coisas sejam como eram antes; mas, apresentar uma vivência de fé contextualizada em 
tempos de hipermodernidade. A igreja deve se lançar na tarefa de entender as implicações dessa complexa 
mudança cultural, sem deixar os milenares princípios e valores cristãos de lado, cumprindo o propósito de 
ser relevante às pessoas que estão situadas neste novo contexto.33

A cultura na qual se vive no século XXI vê com certa desconfiança os princípios racionais 
supostamente universais desenvolvidos na época do Iluminismo, pois as pressuposições fundamentais 
do mundo moderno têm entrado em crise. Os sonhos modernos de estabelecer paz social e de melhorar 

31	 YOON, 2018, p. 53-59.
32	 Embora a princípio se tenha usado o termo “pós-modernidade”, advoga-se aqui que “hipermodernidade” demonstra ser mais apropriado 

para o tempo em que vivemos, haja vista que os elementos que caracterizam este período são uma exacerbação da própria modernidade. 
33	 GRENZ, 1997, p. 18.



88

A POIMÊNICA ATUAL NA COMUNIDADE DE FÉ: POSSIBILIDADES E LACUNAS
Jaziel Guerreiro Martins e Kemuel Lourenço Figueira Andrade

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

as condições de vida através da ciência, da tecnologia e do progresso dissolveram-se. O século XX foi 
testemunha de grandes carnificinas humanas. A humanidade é cúmplice da contaminação na água, na terra 
e no ar do planeta, e ainda da distância existente entre os que morrem de fome e os que vivem asfixiados 
pela opulência. De tudo isso, a ciência e a tecnologia são os maiores aliados.34

Para uma observação mais próxima do momento em que vivemos, pensadores como Lyotard, 
Lipovestsky, Leiris e Lévy, dentre outros, apontaram a existência de um descontentamento intelectual 
comum, devido à modernidade ter convertido a cultura em simples utilitarismo. Também, as influências 
desta corrente de pensamentos mostram um contexto sociológico de vida urbana conflitante, com um 
imperialismo do capitalismo pífio que provoca nas pessoas frustração e vazio interior. Passam a construir 
uma nova visão do particular, embasados em conceitos que surgem dos acontecimentos momentâneos e 
cotidianos, predominantemente preferindo os valores do que é relativo.35

Vive-se no século XXI uma nova época cultural, havendo uma consciência radicalmente rompida 
com as suposições que a antecede, consolidando um abandono das crenças, uma falta de fé no progresso, 
demostrando um péssimo e corrosivo comportamento. O espírito da hipermodernidade é a descrença 
e a contraposição em ver a verdade como ela estava constituída nas bases do modernismo por meio da 
racionalidade e argumentação lógica. Agora, a verdade está intrínseca aos meios não-racionais do saber, 
oferecendo às emoções e às intuições um status privilegiado. A centralidade do indivíduo passa a ser a 
necessidade de ser completo com tudo o que se poder ter, e não mais centraliza-se na compreensão de si 
mesmo, modificando as convicções da comunidade, expressando o valor de que a comunidade é válida 
mediante o bem-estar. Caso contrário, não há interatividade.36

Para se tratar a respeito da poimênica frente à sociedade atual é necessário muita investigação, em 
razão de já se passar muito tempo do momento em que a igreja foi estabelecida. A igreja é um organismo 
vivo, tendo uma dinâmica de constantes mudanças, tanto em sua forma de organizar, quanto no modelo 
de compreender a si mesma e de agir na sociedade. É preciso saber o que é essencial na Igreja, que não pode 
ser mudado, e o que está sujeito a mudanças culturais.37

Lopes trata das questões da correlação da poimênica na sociedade presente e faz algumas reflexões 
críticas do que tem levado as igrejas no Brasil a se desfocarem de sua fé religiosa e se deixarem levar por 
tendências hipermodernas, sem filtrar suas ações pelo parâmetro cristão adequado.38 Para ele a poimênica 
na sociedade atual possui um posicionamento ‘consumista’. Esse posicionamento refere-se ao impulso 
de satisfazer a necessidade, real ou não, de usar bens ou serviços prestados por outros. O foco está nas 
demandas individuais; a escolha pessoal deve ser o mais respeitado dos direitos humanos. Tudo gira em 
torno do indivíduo e tudo existe para satisfazê-lo. As coisas ganham valor, validade e relevância à medida 
que são capazes de atender às demandas do consumidor.39

Esse posicionamento tem definido em grande medida a programação das igrejas, especialmente as 
mais novas, nas homilias, na escolha dos cânticos, no tipo de liturgia e nas estratégias para o desenvolvimento 
de comunidades locais. Tudo é feito com o objetivo de satisfazer os apelos emocionais, físicos e materiais 
dos frequentadores. Nesse afã, métodos se justificam na medida em que se prestam a atrair novos clientes e 
torná-los mais felizes, satisfeitos e dispostos a continuar ocupando os bancos da Igreja. 

Um efeito da mentalidade consumista das igrejas é a chamada “síndrome da porta giratória”: os 
templos estão repletos de pessoas que buscam alívio para suas ansiedades e preocupações, ou mesmo mera 
diversão ou entretenimento. Muitos desses indivíduos vão à igreja a passeio, como quem vagueia pelas lojas 

34	 MARTINS, 2002, p. 36.
35	 GRENZ, 1997, p. 31.
36	 ANDRADE, 2016, p. 41.
37	 SEVERA, 2014, p. 271.
38	 LOPES, 2008, p. 41.
39	 LOPES, 2008, p. 92.



89

A POIMÊNICA ATUAL NA COMUNIDADE DE FÉ: POSSIBILIDADES E LACUNAS
Jaziel Guerreiro Martins e Kemuel Lourenço Figueira Andrade

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

de um shopping center, selecionando produtos que lhe agradem. Assim, escolhem igrejas como quem escolhe 
refrigerantes. Tão logo a congregação que frequentam deixa de lhes satisfazer os interesses, saem pela porta 
tão facilmente como entraram. Estão à procura de igrejas onde se sintam confortáveis e se esquecem de que, 
na verdade, precisam de uma comunidade que as faça crescer no amor para com os outros.40

Pela destreza de totalizar os conceitos expostos de uma poimênica voltada ao desenvolvimento da 
igreja atuante frente à sociedade atual, é preciso realçar a ideia de Sathler-Rosa que alude ao embasamento 
nas dinâmicas tradições culturais e bíblicas, ancoradas no estudo das ciências e na evolução das sociedades. 
Ele ressalta atitudes, ações e métodos, visando o bem-estar do indivíduo consigo mesmo e com o mundo 
exterior. Ou seja, sua ênfase é a harmonia, o bem-estar, o ‘aqui e agora’ do ser humano total, no seu contexto 
de múltiplos relacionamentos: com Deus, com o próximo, com a criação, consigo mesmo, com suas 
comunidades, com seu trabalho e com as várias instituições.41 

3. A INTERFACE DA POIMÊNICA FRENTE AO DESENVOLVIMENTO 
DA IGREJA

O termo “poimênica” se refere às ações que procuram relacionar o evangelho às situações concretas 
da vida de cada dia. Assim, a missão pastoral é relacionar o testemunho cristão com as diversas situações 
que afligem o ser humano contemporâneo. Trata-se, portanto, de adequar a fé às circunstâncias históricas.42 
Por conseguinte, é de extrema importância examinar os conceitos que compõem a interface da poimênica 
no desenvolvimento da igreja, apontando elementos que dão base para a relação entre a ação pastoral e o 
desenvolvimento da igreja no contexto social.

Nesse particular, Buhr discorre sobre a pessoa do pastor e a relaciona à importantes informações 
do quadro real do sacerdócio religioso. Observa que os números apontam que cerca de 70% dos pastores 
protestantes lutam constantemente contra a depressão. O mesmo percentual vale para os que afirmam 
estar esgotados e os que dizem não possuir um amigo próximo. Além disso, 80% acreditam que a atividade 
religiosa afeta negativamente suas famílias. É verdade que o clérigo católico e o pastor protestante são 
treinados para aconselhar pessoas que enfrentam crises. Também se espera que eles tenham profunda 
devoção religiosa, mas isso não garante que o ministro nunca passará por dificuldades que o abalarão. 
Essa preparação também não garante que sua família sempre estará em perfeita harmonia. Cada vez mais, 
especialmente nas tradições protestantes, pastores pedem licença do pastorado por não suportarem mais 
tantas angústias, pressões espirituais ou problemas de saúde.43

Todo clérigo passa por momentos em que a vocação religiosa não está tão clara. Nessas circunstâncias, 
é como estar em uma encruzilhada que permite escolher diferentes direções e, provavelmente, vários 
argumentos deporão a favor de cada direção. Embora as decisões sejam feitas com as melhores intenções 
e noções, pode acontecer que determinada decisão parecesse lógica e boa, mas nem por isso foi a melhor 
que poderia ter sido tomada, muitas vezes por causa da autossuficiência que pode se tornar a causa da não 
continuidade no pastorado.44 

A poimênica tem como interface do desenvolvimento da igreja as dificuldades e problemas que 
acontecem nas mais diferentes formas. Afastar-se de dificuldades e problemas é uma reação humana 
comum; entretanto, é um comportamento a ser evitado. Dificuldades e problemas fazem parte das 
atividades realizadas pelo líder religioso. Contorno ou fuga acabam privando o amadurecimento, criando 
um cenário de dificuldades futuras ainda maiores.45

40	 LOPES, 2009, p. 92-93.
41	 SATHLER-ROSA, 2004, p. 41.
42	 SATHLER-ROSA, 2004, p. 33.
43	 BUHR, 2017, p. 26-27.
44	 HAAFTEN, 2005, p. 55.
45	 HAAFTEN, 2005, p. 63.



90

A POIMÊNICA ATUAL NA COMUNIDADE DE FÉ: POSSIBILIDADES E LACUNAS
Jaziel Guerreiro Martins e Kemuel Lourenço Figueira Andrade

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

As atividades religiosas do pastor trazem uma grande capacidade de carga. Indissociavelmente, a 
capacidade pastoral da igreja é determinada pela capacidade que o pastor ou padre possui para o exercício 
da poimênica. Para este propósito, precisa-se de uma vida de devoção enraizada, que é o principal ponto 
transformador na atitude interior do pastor diante das intempéries.46 O ministro religioso que se dispõe 
a enfrentar os sofrimentos na confiança de que Deus está construindo a maturidade necessária, alcança 
maiores condições para o desenvolvimento da igreja. A persistência, sem fuga e autodefesa, faz com que 
o pastor assuma alguma adversidade em favor de algum alvo superior47, tornando o seu trabalho frutífero 
para a comunidade.48

A direção da poimênica como interface para o desenvolvimento da igreja é determinada pela intenção 
de Deus em criar um povo peregrino, que está sempre em movimento, dirigindo-se até os confins da terra, 
agindo no sentido de que todas as coisas se reconciliem com ele. Portanto, a natureza da igreja nunca 
deve ser definida em termos estáticos, mas apenas em termos daquilo que ela está fazendo à sua frente. 
Pastores que trabalham com intencionalidade no desenvolvimento da igreja colaboram com a sociedade e 
seu contexto local.49

Cabe ao pastor proteger o seu rebanho dos ataques de pensamentos contrários à fé e prática cristãs, dar 
mais atenção às pessoas que estão ajudando no desenvolvimento da igreja e aos novos cristãos. O rebanho 
todo precisa de cuidado, mas há pessoas que precisam de mais investimento de tempo. A ovelha fraca, 
doente e complicada necessita de cuidados, mas o pastor deve investir tempo na formação e treinamento 
das ovelhas fortes e com potencial de frutificar.50

Stetzer notou que os pastores que se preocupavam com o desenvolvimento eclesiástico buscavam 
o conhecimento por meio de professores nos ambientes teológicos. Contudo, com os novos momentos 
sociais, passaram a procurar referências em pastores de sucesso em grandes igrejas. E, a grande maioria 
dos que ouviram esses líderes perspicazes de grandes igrejas em conferências e eventos afins, começaram a 
copiá-los, sem refletir sobre os princípios existentes por trás dos métodos. No entanto, muitas abordagens 
usadas por esses pastores notáveis não funcionavam em outros lugares. Quando funcionavam, geralmente 
estavam em comunidades com ambientes semelhantes ao da abordagem feita. A dificuldade encontra-se 
no fato de se idealizar uma poimênica em razão destes líderes referenciais, às vezes fugindo do fundamento 
bíblico, teológico e eclesiástico, o que pode levar a uma poimênica míope. Alguns acabaram por esquecer 
sua própria vocação religiosa e para quem suas atividades estão voltadas, tornando ainda mais complicada 
esta questão.51 

Fato é que cada ministro cristão precisa compreender a profundidade da missão recebida de Deus 
e as palavras de Jesus para a sua atividade religiosa no seu verdadeiro significado. Quando se alcança esta 
assimilação, percebe-se que o serviço religioso é exercido por cada um mediante a sua interatividade com 
os desígnios de Deus. Alguns irão a outros lugares e trabalharão em culturas diferentes, mas outra parte 
exercerá sua missão na comunidade de fé onde trabalha, no mesmo ambiente onde mora e com os recursos 
que tem à disposição.52

A eficácia da poimênica na sua interface com o crescimento e desenvolvimento da igreja se dá quando 
clérigo e leigos cumprem o mandamento do amor deixado por Cristo, amando sem medidas. O êxito 
consiste em levar incondicionalmente o amor ensinado por Jesus, quer de perto, quer de longe. O senso 
de uma poimênica efetiva se preocupa em criar a condição para que cada pessoa entenda que Deus a ama 

46	 YOON, 2015, p. 112-116.
47	 HAAFTEN, 2005, p. 71.
48	 BARRO, 2013, p. 115.
49	 BARRO, 2013, p. 115.
50	 PEREIRA, 2019, p. 89.
51	 STETZER, 2005, p. 7-8.
52	 COSTA, 2015, p. 82-83.



91

A POIMÊNICA ATUAL NA COMUNIDADE DE FÉ: POSSIBILIDADES E LACUNAS
Jaziel Guerreiro Martins e Kemuel Lourenço Figueira Andrade

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

e viva este amor para com o próximo. Uma poimênica com este foco na vivência do amor cristão não tem 
limites. Não há sobra de recursos, pois tudo é investido no bem-estar da comunidade em torno da igreja; 
e, não há falta de nada para tudo o que a comunidade de fé quer fazer. O pastor, desta maneira, chegará a 
lugares jamais imaginados: alcançará relacionamentos com pessoas as quais nunca pensou que existiam e 
terá abundância de recursos para amar. A poimênica é bem-sucedida quando não se para de amar”.53

Feitas as devidas análises da poimênica com interface ao desenvolvimento e crescimento da 
comunidade de fé religiosa, é possível identificar que são diversos os elementos que compõem uma atividade 
pastoral saudável; também é possível verificar que a perspectiva do equilíbrio entre eles é um aspecto 
relevante a ser percebido. Não basta apenas dedicar tempo ao estudo cuidadoso das Escrituras Sagradas e 
da teologia, mas ocupar-se em compreender a cultura em que a comunidade de fé está inserida. É salutar 
acatar todas as categorias envoltas na poimênica com equilíbrio, acatando o que a atividade religiosa pode 
dizer sobre a fé, sobre a compreensão e atividade humana, bem como sobre as demais coisas atinentes à 
comunidade religiosa. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS
As questões que envolvem a poimênica são muito ricos, vastos, intrigantes, fascinantes, profundos e 

difíceis de serem considerados tanto academicamente quanto religiosamente. Por conseguinte, as análises 
aqui consideradas devem estimular novos debates, admitindo-se novos questionamentos e continuidade 
nas investigações. 

O presente artigo teve o cuidado de respeitar os parâmetros técnicos e científicos, com diversas e 
consideráveis pesquisas em referenciais teóricos, no intuito de fornecer maior compreensão do assunto, 
utilizando-se de materiais tanto em língua portuguesa, quanto em língua inglesa, para que houvesse uma 
análise mais acurada. 

Procurou-se investigar os principais temas relacionados à poimênica quanto ao desenvolvimento 
eclesiástico, suas correlações e atualizações. Como nenhuma obra é completa e conclusiva sobre qualquer 
tema, teve-se como intencionalidade maior a contribuição ao meio acadêmico, com possível utilização 
pelos estudiosos da práxis cristã, bem como pelos padres e pastores que vivem a vocação religiosa.

O artigo procurou trazer a essência de uma poimênica voltada a uma vocação específica, espelhada 
nas atividades realizadas pelo mestre Jesus, com a nítida consciência de que cada pastor deve atentar-se para 
o desenvolvimento da sua igreja mediante a cooperação entre ele e os leigos. A grande ênfase aqui exposta 
foi o amor para com a comunidade, a íntima, intensa e diária devoção a Deus, bem como a necessidade de 
se ter a mentalidade de que a missão nunca acaba.

REFERÊNCIAS
ANDRADE, K. L. F. O Valor da Pregação e dos Elementos Sociais no Crescimento da Igreja Urbana. Mono-
grafia. Graduação em Teología Presencial. Orientador: Dr. Jaziel Guerreiro Martins. FABAPAR, Curitiba, 2016.

BARRO, J. Henrique. Guia Prático da Missão Integral. Londrina: Descoberta, 2013.

BUCHACRA, W.; VALADÂO, Márcio R. V. As marcas da Igreja: por onde passa, deixa transformação. Curitiba: 
ADSantos, 2013.

CAMPANHÃ, J. Planejamento Estratégico: como assegurar qualidade no crescimento de sua igreja. São Paulo: 
Hagnos, 2013.

COSTA, Sidney. Compre Cadeira: igrejas para hoje focadas em Jesus. Barueri: Alpha Conteúdos, 2015.

FALCÃO SOBRINHO, J. Agora sou Pastor: orientações e conselhos práticos para pastores. Curitiba: ADSantos, 

53	 COSTA, 2015, p. 83-84.



92

A POIMÊNICA ATUAL NA COMUNIDADE DE FÉ: POSSIBILIDADES E LACUNAS
Jaziel Guerreiro Martins e Kemuel Lourenço Figueira Andrade

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

2011.

GOMES, Ivanildo. Igreja em Ação: desafios e perspectivas. Fortaleza: Premius, 2011.

GRENZ, Stanley J. Pós-Modernismo: um guia para entender a filosofia do nosso tempo. São Paulo: Vida Nova, 
1997.

HUBER, Abe. O coração do Bom Pastor: lições para cuidar bem das ovelhas de Jesus. Fortaleza: Premius, 2012.

HUNTER, James C. O monge e o executivo. Rio de Janeiro: Sextante, 2004.

KUKUL FILHO, Antonio V. Desenvolvimento saudável de igrejas: análise de paradigmas eclesiásticos, prin-
cípios bíblicos e a referência de uma igreja em transição. 2018. 173 p. Dissertação de Mestrado. Programa de Pós 
Graduação em Teologia – Curso de Mestrado Profissional. Orientador: Antônio Renato Gusso; Co-orientador: 
Luiz Roberto Soares Silvado. Curitiba, FABAPAR, 2018.

LINHARES, Jorge. O Pastor. 4.ed. Belo Horizonte: Getsêmani, 2008.

LOPES, A. N. O que estão fazendo com a Igreja: ascenção e que do movimento evangélico brasileiro. São Paulo: 
Mundo Novo, 2008.

MARTINS, Jaziel G. Manual do Pastor e da Igreja. 5.ed. Curitiba: ADSantos, 2022.

MARTINS, Jaziel G. O Espírito e a Cosmovisão da Pós-Modernidade. Via Teológica. Curitiba / PR, v. 6, n. 2/2, 
p. 35-62, jul./dez. 2002.

MAXWELL, John C. 17 princípios do trabalho em equipe: desenvolva as qualidades que vão fazer a diferença e 
tornar sua equipe vencedora. Rio de Janeiro: Vida Melhor, 2015.

PAES, Carlito Machado. Igreja brasileira com propósitos: a explicação que faltava. São Paulo: Vida, 2012.

PEREIRA, Cristiano Neto. O fator ovelha sadia. Curitiba: ADSantos, 2010.

PIRAGINE JUNIOR, Paschoal. Crescimento integral da igreja. Curitiba: ADSantos, 2015.

POIRIER, A. O pastor pacificador: um guia bíblico para a solução de conflitos na igreja. São Paulo: Vida Nova, 
2011.

RIGGS, Ralph M. O guia do pastor. 3.ed. Miami: Vida, 1980.

ROWELL, J. O que um pastor deve fazer. Rio de Janeiro: CPAD, 2008.

SATHLER-ROSA, Ronaldo. Cuidado pastoral em tempos de insegurança: uma hermenêutica contemporânea. 
São Paulo: ASTE, 2004.

SEVERA, Zacarias de Aguiar. Manual de Teologia Sistemática: revisado e ampliado. Curitiba: ADSantos, 2014.

SILVADO, Luiz R. S. Base teológica e projetos para o desenvolvimento de instituições religiosas. Programa de 
Pós Graduação em Teologia – Curso de Mestrado Profissional. Curitiba: FABAPAR. De 27 jan. a 8 fev. 2020. 20 
fls. [Anotações de aula.]

STETZER, Edward J. The Evolution of Growth, Church Health, and the Missional Church: Na Overview 
of the Church Growth Movement from, and back to, Its Missional Roots. Missiologist North American Mission 
Board Alpharetta. Georgia: 2005. Disponível em file:///C:/Users/pasto/Downloads/10231.pdf Acessado em 28 
mar. 2024.

STOWEEL, Joseph M. Pastoreando a Igreja: liderança espiritual eficaz numa cultura em transformação. São Pau-



93

A POIMÊNICA ATUAL NA COMUNIDADE DE FÉ: POSSIBILIDADES E LACUNAS
Jaziel Guerreiro Martins e Kemuel Lourenço Figueira Andrade

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

lo: Vida, 2000.

VAN HAAFTEN, Noor. Feitos para brilhar. Curitiba: Esperança, 2005.

WALKER, Williston. História da Igreja Cristã. 3.ed. Rio de Janeiro e São Paulo: JUERP/ASTE, 1981. 2 vols.

YOON, Seok-Jeon. El poderoso ministerio pastoral por el Espíritu Santo. Seoul: Yonsei Books, 2018.

YOON, Seok-Jeon. The powerful pastoral ministry by the Holy Spirit. Seoul: Yonsei Books, 2015.

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



ORIENTAÇÕES BÁSICAS PARA A 
INTERPRETAÇÃO BÍBLICA DE PARÁBOLAS
Basic guidelines for the biblical interpretation of parables

Me. Paulo Henrique Pedrão1

RESUMO
Este artigo investiga a forma, a função e os desafios interpretativos das 

parábolas de Jesus, com atenção especial à sua sofisticação literária, impacto teológico 
e hermenêutico. A análise percorre o desenvolvimento histórico das interpretações 
parabólicas, destacando o risco da alegorização excessiva e as contribuições de autores 
como Jülicher, Hunter, Snodgrass e Kunz. Aponta-se para a importância do tertium 
comparationis na distinção entre parábolas e alegorias, bem como para a riqueza 
comunicativa das parábolas, cuja estrutura narrativa e uso de elementos cotidianos 
provocam reflexão e resposta ativa do ouvinte. Além disso, são discutidas classificações 
temáticas e cronológicas que auxiliam no estudo sistemático dessas narrativas. Por fim, 
o artigo apresenta as ações parabólicas como expressões práticas do ensino de Jesus, 
destacando sua força simbólica e performativa no contexto da proclamação profética.

Palavras-chave: Parábolas de Jesus. Alegoria. Interpretação bíblica. Ensino 
parabólico. Ações parabólicas. Tertium comparationis.

ABSTRACT
This article examines the form, function, and interpretative challenges of 

Jesus’ parables, focusing on their literary sophistication, theological significance, 
and hermeneutical implications. The study traces the historical evolution of parable 
interpretation, highlighting the dangers of excessive allegorization and the insights 
of scholars such as Jülicher, Hunter, Snodgrass, and Kunz. Emphasis is placed on the 
tertium comparationis as a key element in distinguishing parables from allegories, as well 

1	  Mestre em Teologia, Pós-Graduado em Teologia Sistemática Contextualizada e Bacharel em Teologia pela FABAPAR (Faculdades Batista 
do Paraná). Bacharel em Administração pela FGV/EAESP (Fundação Getulio Vargas – Escola de Administração de Empresas de São 
Paulo). Email: paulo.pedrao.fgv@gmail.com.

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n1.007



95

ORIENTAÇÕES BÁSICAS PARA A INTERPRETAÇÃO BÍBLICA DE PARÁBOLAS
Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

as on the communicative richness of parables, whose narrative structure and everyday 
imagery provoke reflection and demand active listener engagement. The article also 
explores thematic and chronological classifications that support a systematic study of 
these narratives. Lastly, it presents parabolic actions as practical expressions of Jesus’ 
teaching, underscoring their symbolic and performative power within the context of 
prophetic proclamation.

Keywords: Jesus’ parables. Allegory. Biblical interpretation. Parabolic teaching. 
Parabolic actions. Tertium comparationis.

INTRODUÇÃO
As parábolas de Jesus ocupam um lugar singular na tradição cristã e literária universal, constituindo 

cerca de um terço dos ensinamentos registrados de Cristo. Essas narrativas curtas, porém impactantes, 
possuem uma sofisticação literária que desafia tanto o público leigo quanto os estudiosos da teologia. 
Desde o uso de figuras de linguagem, como hipérbole e símbolos, até a simplicidade e acessibilidade de sua 
mensagem, as parábolas são uma ferramenta poderosa de ensino. No entanto, interpretar essas histórias não 
é uma tarefa simples, pois ao longo dos séculos surgiram diferentes abordagens e interpretações, variando 
desde a alegorização até a busca de uma mensagem única e central.

A importância de uma interpretação correta das parábolas de Jesus reside no fato de que essas 
histórias não são meras ilustrações, mas contêm lições profundas sobre o Reino de Deus, a resposta 
humana à salvação e a natureza do relacionamento entre Deus e a humanidade. Este estudo busca explorar 
as diversas abordagens para interpretar as parábolas, discutindo as armadilhas da alegorização excessiva e 
fornecendo orientações básicas para uma exegese cuidadosa e equilibrada.

1. AS PARÁBOLAS: FORMA, FUNÇÃO E DESAFIOS INTERPRETATIVOS
As parábolas atribuídas a Jesus nos evangelhos são especialmente propícias ao estudo literário, 

conforme Koester.2 Essas histórias curtas frequentemente apresentam uma sofisticação notável, manifestada 
em mudanças abruptas de enredo, na sagacidade dos personagens, no uso habilidoso do símbolo e da 
hipérbole, e nos detalhes vívidos que caracterizam essas narrativas. Não por acaso, Snodgrass afirma que 
“as parábolas de Jesus estão entre as mais conhecidas e influentes histórias da humanidade”, sublinhando a 
sua relevância tanto no contexto religioso quanto na tradição literária universal.3

A relevância das parábolas para a pregação e interpretação teológica também é enfatizada por 
Osborne, que salienta que poucas partes das Escrituras são tão empolgantes e apropriadas tanto para a 
homilética (ramo da teologia que se dedica ao estudo e à prática da pregação) quanto às parábolas.4 O 
apelo dessas narrativas está, em grande parte, na sua brevidade e no seu impacto direto sobre os ouvintes, 
como observam Köstenberger e Patterson, que definem a parábola como “uma narrativa breve que exige 
uma reação do ouvinte”.5

No entanto, a interpretação das parábolas ao longo dos séculos não foi unânime. Até o século XX, 
muitos intérpretes as consideravam alegorias detalhadas, em que praticamente todos os personagens e 
objetos tinham uma representação simbólica. Klein, Hubbard e Blomberg descrevem essa abordagem 
alegórica, citando o exemplo da parábola do filho pródigo (Lc 15.11-32), onde o anel dado ao filho pelo 
pai poderia simbolizar o batismo cristão e o banquete, a Ceia do Senhor.6 No entanto, essas interpretações 
frequentemente diferiam entre si e, por vezes, tornavam-se anacrônicas, considerando que nem o batismo 

2	  KOESTER, 2005, p. 77.
3	  SNODGRASS, 2018, p. 23.
4	  OSBORNE, 2009, p. 372.
5	  KÖSTENBERGER; PATTERSON, 2015, p. 396.
6	  KLEIN; HUBBARD; BLOMBERG, 2017, p. 652.



96

ORIENTAÇÕES BÁSICAS PARA A INTERPRETAÇÃO BÍBLICA DE PARÁBOLAS
Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

cristão nem a Ceia do Senhor haviam sido instituídos no momento em que Jesus contou essa história.
A partir do final do século XIX, o estudioso liberal alemão Adolf Jülicher propôs uma nova 

abordagem, criticando a alegorização excessiva das parábolas. Para Jülicher, as parábolas não eram alegorias, 
mas sim histórias que transmitiam uma única lição moral ou espiritual. No caso do filho pródigo, por 
exemplo, toda a narrativa poderia ser condensada na “alegria ilimitada do perdão de Deus”. Os detalhes, 
segundo Jülicher, serviriam apenas para conferir realismo e cor à história.7

Stein reforça que, apesar da crítica à alegoria, é difícil não interpretar os convidados e seus substitutos, 
na parábola da grande ceia, como representações das atitudes dos fariseus, escribas e líderes religiosos, em 
contraste com os marginalizados de Israel. Segundo o autor, embora a parábola apresente uma lição central, 
ela também oferece camadas de significado que dialogam com o contexto histórico e religioso da época.8

A importância das parábolas de Jesus é inegável, como apontam Kunz9 e Hunter10, ao afirmar 
que essas narrativas compõem cerca de um terço dos ensinamentos registrados de Jesus. Hunter define 
parábola como uma forma de ensinamento baseada na comparação, derivada da palavra grega “parabole”, 
que significa comparação ou analogia.11

Martinez aprofunda essa definição, descrevendo a parábola como uma narração de um acontecimento 
imaginário que, por comparação, deduz-se uma lição moral ou religiosa. Ele destaca que o termo 
“parabolê” vem do verbo grego “parabollô”, que literalmente significa “pôr ao lado” ou “comparar”.12 A 
parábola, portanto, caracteriza-se pela comparação entre elementos conhecidos do cotidiano e realidades 
morais ou espirituais desconhecidas, encontrando-se ambas no ponto de comparação comum, o “tertium 
comparationis”, termo latino que se refere a um terceiro elemento ou critério utilizado para estabelecer 
comparações entre dois ou mais objetos, conceitos ou situações. Ele serve como uma base comum que 
facilita a análise e a interpretação, permitindo identificar semelhanças e diferenças de maneira mais clara.

Parábola é uma narração, mais ou menos extensa, de um acontecimento imaginário do qual, 
por comparação se deduz uma lição moral ou religiosa. Etimologicamente, o nome parabolê 
corresponde ao verbo parabollô, que literalmente significa pôr ao lado, comparar. Em efeito, 
a parábola se caracteriza porque implica na comparação de objetos, situações ou atos bem 
conhecidos – tomados da natureza ou da experiência – com objetos ou atos análogos 
de tipo moral desconhecidos. Daqueles (a imagem) se deduzem estes (a realidade que se 
pretende ensinar). Imagem e realidade se encontram no tertium comparationis – o ponto de 
comparação, comum a ambas.13

Ainda sobre a natureza figurativa das parábolas, Hunter destaca que elas são, essencialmente, 
expressões figurativas, sendo algumas comparações simples (símiles) e outras metáforas expandidas em 
narrativas mais complexas. Por exemplo, a parábola narrativa difere de uma simples similitude ao descrever 
o que um homem fez, em vez de o que os homens comumente fazem.14

Por fim, Snodgrass adverte que as parábolas de Jesus são muito mais do que meras ilustrações. Embora 
algumas tratem de temas escatológicos, elas se referem, em grande medida, à vida no mundo presente, 
oferecendo lições práticas e espirituais para os ouvintes.15

2. OS PERIGOS DA ALEGORIZAÇÃO NAS PARÁBOLAS DE JESUS 
Ao longo dos séculos, até o final do século XIX, prevaleceu entre os intérpretes a tendência de 

7	  JÜLICHER, 1899, p. 362.
8	  STEIN, 1981, 2002, p. 89.
9	  KUNZ, 2022, p. 15.
10	 HUNTER, 1960, p. 7.
11	 HUNTER, 1960, p. 8.
12	 MARTINEZ, 1984, p. 451.
13	 MARTINEZ, 1984, p. 451.
14	 HUNTER, 1960, p. 9.
15	 SNODGRASS, 2018, p. 32.



97

ORIENTAÇÕES BÁSICAS PARA A INTERPRETAÇÃO BÍBLICA DE PARÁBOLAS
Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

alegorizar as parábolas, como destaca Snodgrass.16 Alegorizar, nesse contexto, refere-se à prática de 
transformar em alegoria o que originalmente não foi concebido para tal. Ou seja, muitos intérpretes 
buscaram dentro das parábolas elementos da teologia da Igreja, desvinculando-se da intenção original de 
Jesus ao contar essas histórias. Bailey ressalta que essa abordagem, que atribui significados místicos a cada 
parte da parábola, complicou a interpretação das mesmas por longos períodos.17

Hunter propõe uma clara distinção entre alegoria e parábola. Segundo ele, em uma alegoria, cada 
detalhe da história tem uma correspondência direta com o significado pretendido. Já na parábola, o 
significado e a história não coincidem em cada detalhe, mas sim em um ponto central de comparação, 
denominado “tertium comparationis”. Uma parábola geralmente contém apenas um “tertium”, enquanto 
uma alegoria pode conter diversos.18

Ainda segundo Hunter, outra distinção importante entre essas duas formas de narrativa é que a 
parábola, para cumprir seu propósito, deve ser realista e refletir a vida como um espelho. A alegoria, por 
outro lado, não está sujeita às mesmas exigências de verossimilhança ou probabilidade.19 Nessa mesma 
linha, Hargreaves aponta que a diferença mais relevante entre ambas as formas é que, enquanto a parábola 
transmite uma lição principal, a alegoria oferece múltiplas lições, distribuídas por cada parte da história.20

Devemos distinguir claramente entre uma alegoria e uma parábola. A diferença a ser lembrada 
é que, em uma alegoria, cada detalhe da história tem seu correspondente no significado, 
enquanto na parábola, história e significado se encontram não em todos os pontos, mas em 
um ponto central. Este ponto de semelhança os eruditos chamam de ‘tertium comparationis’. 
Uma parábola geralmente tem apenas um ‘tertium’; uma alegoria pode ter uma dúzia.21

O uso de parábolas, conforme Hunter, serve a um propósito divino de despertar o entendimento, 
apresentando a verdade de forma vívida, desafiadora e memorável.22 Além disso, essas narrativas são 
projetadas para estimular o pensamento crítico e apelam à inteligência através da imaginação, sendo, às 
vezes, comparadas a um “vidro fumê” que, embora oculte certos aspectos, tem o objetivo final de revelar.23

Além disso, algumas parábolas possuem um elemento alegórico em sua essência, ou seja, em vez de 
ser apenas uma história simples com uma única lição ou moral, ela tem múltiplos níveis de significado. Cada 
elemento da história representa claramente algo ou alguém no contexto maior da história da salvação. Os 
personagens e os eventos da parábola se referem diretamente a figuras e situações reais no plano espiritual e 
histórico, o que caracteriza uma alegoria. Como, por exemplo, a dos arrendatários ou lavradores maus (Mt 
21.33-41; Mc 12.1-9; Lc 20.9-16), em que “a parábola reproduz a história ‘eclesiástica’ de Israel”.24

Interpretar parábolas como alegorias pode, no entanto, trazer certos perigos. Hargreaves identifica 
três riscos principais: o primeiro é dar importância a aspectos da história que Jesus não pretendia enfatizar; 
o segundo, pensar que o ensinamento de Jesus é algo oculto, acessível apenas a poucos intelectualmente 
privilegiados; e, finalmente, o perigo mais grave é projetar nossas próprias ideias na parábola, em vez de 
extrair dela o verdadeiro ensinamento de Jesus.25

16	 SNODGRASS, 2018, p. 26.
17	 BAILEY, 1995, p. 25.
18 HUNTER, 1960, p. 10.
19	 HUNTER, 1960, p. 10.
20	 HARGREAVES, 1968, p. 67.
21	 HUNTER, 1960, p. 10.
22	 HUNTER, 1960, p. 13.
23	 HUNTER, 1960, p. 13-14.
24	 KUNZ, 2022, p. 149.
25	 HARGREAVES, 1968, p. 68-69.



98

ORIENTAÇÕES BÁSICAS PARA A INTERPRETAÇÃO BÍBLICA DE PARÁBOLAS
Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

3. AS PARÁBOLAS DE JESUS: CARACTERÍSTICAS DISTINTAS E 
CLASSIFICAÇÕES INTERPRETATIVAS

As parábolas de Jesus possuem uma série de características que as tornam instrumentos poderosos de 
ensino. Osborne identifica algumas dessas particularidades, como a concretude, que se manifesta através 
de elementos do cotidiano da vida das pessoas; a concisão, que confere às narrativas uma economia de 
palavras; a repetição, que reforça os pontos centrais da mensagem; e a presença de uma conclusão final clara 
e impactante. Outro aspecto destacado por Osborne é a reversão de expectativa, um recurso frequente 
nas parábolas de Jesus. Os ouvintes, ao serem surpreendidos por reviravoltas inesperadas, são levados a 
considerar implicações mais profundas e a refletir sobre o significado real da história.26

Köstenberger e Patterson acrescentam que, além de uma moral principal, as parábolas também 
podem conter uma moral secundária, ampliando a sua capacidade de transmissão de ensinamentos.27 Kunz 
elenca outras características importantes, como a presença de elementos do cotidiano, incluindo temas da 
natureza, costumes familiares e situações recorrentes na vida diária. Essas narrativas também contêm um 
certo suspense, que gera expectativa nos ouvintes, e frequentemente apresentam um forte contraste ou 
conflito, que serve para realçar as lições morais ou espirituais.28

Outro recurso comum nas parábolas é a estrutura em tríades, com três personagens ou elementos 
principais, o que facilita a memorização e a assimilação das lições. A inversão também é uma característica 
marcante, já que muitas parábolas começam favorecendo um ponto de vista que será, ao final, desfavorecido, 
surpreendendo novamente o ouvinte e forçando uma reavaliação da narrativa. Além disso, Kunz aponta 
o uso frequente de discurso direto, o que confere autenticidade às falas dos personagens, e o emprego de 
perguntas retóricas que instigam a participação ativa do público, exigindo deles uma resposta ou reflexão.

Outros elementos dignos de nota incluem o uso do extraordinário, em que eventos inesperados 
ou fora do comum ocorrem em histórias aparentemente simples, e o exagero deliberado, utilizado para 
enfatizar certos aspectos centrais da narrativa. Kunz ainda observa que algumas parábolas incluem detalhes 
irrelevantes para a compreensão global da história, como na parábola das dez virgens, em que o noivo é 
mencionado, mas a noiva é completamente ignorada, sem que isso interfira na mensagem principal.

Quando se trata da classificação das parábolas, vários estudiosos propõem diferentes abordagens. 
Kunz sugere uma organização cronológica, dividindo as parábolas em três grandes grupos: aquelas que 
tratam da inauguração do Reino de Deus, aquelas que discutem a dimensão do Reino, e, por fim, as que 
abordam a consumação do Reino. Cada grupo contém 14 parábolas, totalizando 42 narrativas que cobrem 
desde o início do Reino até suas manifestações futuras.29

Por sua vez, John Drane oferece uma classificação temática, dividindo as parábolas em quatro 
categorias: as que revelam o caráter de Deus; as que tratam da resposta humana ao chamado do Reino; 
as que abordam as relações entre os membros do povo de Deus e o mundo ao seu redor; e aquelas que se 
referem ao advento do Reino futuro. Essa categorização oferece uma visão mais ampla das lições que Jesus 
procurava transmitir em diferentes contextos.30

Roy Zuck adota uma abordagem semelhante, mas foca especificamente no Reino de Deus. Ele 
organiza as parábolas em sete grupos: o progresso do Reino; o conflito entre a concepção de Jesus e a dos 
fariseus sobre o Reino; a graça e os pecadores no Reino; as características dos cidadãos do Reino; a rejeição 
do Rei e de seu Reino; o julgamento dos que rejeitaram o Rei e a recompensa dos que o aceitaram; e, por 
fim, a vigilância e a prontidão para a vinda do Rei.31

26	 OSBORNE, 2009, p. 377-385.
27	 KÖSTENBERGER; PATTERSON, 2015, p. 411.
28	 KUNZ, 2022, p. 23-26.
29	 KUNZ, 2022, p. 27.
30	 DRANE, 1982, p. 119-124.
31	 ZUCK, 1994, p. 243.



99

ORIENTAÇÕES BÁSICAS PARA A INTERPRETAÇÃO BÍBLICA DE PARÁBOLAS
Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Essas diferentes classificações ajudam a estruturar o estudo das parábolas, oferecendo aos estudiosos 
e leitores uma maneira sistemática de entender as diversas facetas dos ensinamentos de Jesus. As parábolas, 
com suas características únicas e sua riqueza de significados, continuam a ser uma fonte profunda de 
reflexão teológica e espiritual.

4. AÇÕES PARABÓLICAS: EXPRESSÕES PRÁTICAS DO ENSINO DE 
JESUS

As ações parabólicas, assim como as parábolas, fazem parte de uma mesma categoria dentro do 
ensino de Jesus. Gustav Stählin observa que ambas pertencem à mesma família, sugerindo que as ações 
de caráter parabólico compartilham da mesma estrutura simbólica e comunicativa que as narrativas 
parabólicas.32 Krüger e Croatto seguem essa linha de pensamento, tratando tanto as parábolas quanto as 
ações parabólicas como integrantes de um gênero comum, o gênero parabólico.33

Embora este trabalho se concentre principalmente nas parábolas, esses comentários ressaltam 
a relevância de também se atentar às ações parabólicas de Jesus. Kunz destaca que, nos Evangelhos, há 
diversas ocasiões em que o ensino de Jesus foi mediado por meio de ações simbólicas, conhecidas como 
ações parabólicas. Essas ações não serviam meramente como ilustrações para complementar a fala, 
mas constituíam o próprio ensino, que era transmitido de maneira não verbal. Em muitos casos, Jesus 
cuidadosamente planejava essas ações, e, embora algum comentário verbal pudesse acompanhá-las, a 
própria ação já carregava o significado pretendido.34

Ballarini acrescenta que as ações parabólicas têm a capacidade de expressar uma verdade ou realidade 
de maneira evidente, exigindo poucas palavras para revelar o seu significado. O ato em si já transmite a 
mensagem com clareza, reforçando a ideia de que o gesto, por si só, é um veículo de ensino.35

Fohrer aprofunda essa discussão ao argumentar que os atos parabólicos não devem ser considerados 
apenas como meios auxiliares de proclamação (media predicante), mas que eles próprios constituem uma 
forma de proclamação (predicatio).36 Ou seja, essas ações não são meros apoios à palavra falada, mas se 
apresentam como mensagens autônomas e poderosas, com a mesma capacidade de transmitir verdades 
espirituais.

Kunz reforça a ideia de que as ações parabólicas compartilham as mesmas propriedades das palavras 
proféticas, características muito valorizadas no mundo bíblico. A palavra, na tradição bíblica, era vista 
como dinâmica, com o poder de realizar aquilo que anunciava. Assim, as ações parabólicas, por serem 
“discursos em ato” ou “palavras em ação”, tinham um impacto significativo e uma eficácia semelhante à 
palavra profética, ampliando o alcance e a profundidade do ensinamento de Jesus.37

A ação parabólica tem as mesmas propriedades que a palavra profética, ou seja, as que o 
mundo bíblico conhecia como à Palavra. Este mundo era sensível ao aspecto dinâmico da 
palavra. Por serem discursos em ato, palavra em ação, as ações parabólicas era mais aptas para 
significar a eficácia para a qual tendia a palavra do profeta.38

Portanto, tanto as ações quanto as parábolas de Jesus desempenhavam um papel crucial na sua 
missão de ensino, complementando-se e reforçando mutuamente. Se as parábolas usavam narrativas 
para transmitir lições profundas, as ações parabólicas ofereciam uma forma visual e prática de ensino, 
demonstrando a verdade de forma palpável e acessível aos seus ouvintes.

32	 STÄHLIN, 1953, p. 10.
33	 KRÜGER; CROATTO, 1993, p. 130-132.
34	 KUNZ, 2018, p. 20-21.
35	 BALLARINI, 1978, p. 53.
36	 FOHRER, 1985, p. 64.
37	 KUNZ, 2018, p. 22.
38	 KUNZ, 2018, p. 22.



100

ORIENTAÇÕES BÁSICAS PARA A INTERPRETAÇÃO BÍBLICA DE PARÁBOLAS
Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

5. AUXÍLIOS PARA A INTERPRETAÇÃO DE PARÁBOLAS
A interpretação das parábolas é um dos aspectos mais desafiadores, como afirma Kunz.39 Entender 

essas histórias exige não apenas a leitura atenta, mas também uma análise cuidadosa do contexto em que 
foram contadas. Klein, Hubbard e Blomberg observam que o modo como interpretamos certos personagens 
nas parábolas, como o samaritano ou os fariseus, pode ser influenciado por nossas ideias contemporâneas.40 
Por exemplo, muitos ocidentais hoje reconhecem o samaritano como compassivo e os fariseus como vilões, 
algo que difere significativamente da visão dos judeus do primeiro século, que viam os samaritanos como 
inimigos e os fariseus como respeitados líderes religiosos. 

Para aplicar a parábola do bom samaritano a uma igreja moderna, esses autores sugerem que o 
pregador poderia reinterpretar os personagens de forma a impactar o público contemporâneo, talvez 
retratando o samaritano como uma figura que representa um grupo marginalizado ou frequentemente 
estigmatizado na sociedade atual. Essa abordagem certamente apresentaria novos desafios ao pregador em 
um contexto elitista ou preconceituoso.

Hunter reforça que as parábolas de Jesus são similitudes, e não alegorias, devendo ser interpretadas 
com foco em um único ponto de semelhança, o “tertium comparationis”, evitando-se a busca de múltiplos 
significados em cada detalhe.41 O objetivo das parábolas era tornar a mensagem de Jesus clara e vívida por 
meio de comparações familiares do cotidiano. Portanto, a chave para a interpretação de uma parábola está 
em identificar esse ponto central e não se perder em detalhes que servem apenas para dar vida à narrativa.

Hargreaves sugere três passos para a interpretação adequada das parábolas. O primeiro é ouvir ou 
ler a parábola, visualizando a cena descrita. O segundo é tentar entender a situação original em que Jesus 
contou a parábola, compreendendo as circunstâncias e a aplicação para as nossas vidas hoje. O terceiro 
passo é enxergar a parábola como uma descrição da vida humana comum, onde Deus se revela e nos oferece 
transformação. É nos eventos ordinários que descobrimos quem é Deus e o que Ele nos oferece.42

Snodgrass aborda a complexidade da interpretação das parábolas e menciona que algumas pessoas 
defendem a tese de que as parábolas não necessitam ou não podem ser interpretadas.43 No entanto, ele 
propõe um processo de 11 etapas para interpretar parábolas, que inclui ouvir a parábola sem pressuposições, 
lembrar que elas foram transmitidas oralmente em uma cultura oral, e tentar ouvir a história como alguém 
da Palestina do primeiro século ouviria. Ele também sugere analisar a função da história no ensinamento 
de Jesus e prestar atenção à ênfase final, além de observar como as parábolas se conectam aos ensinamentos 
de Jesus em outras partes das Escrituras.44

Plummer também fornece orientações úteis, enfatizando a importância de determinar os pontos 
principais das parábolas, reconhecer imagens típicas, prestar atenção aos detalhes inesperados, e não tentar 
encontrar significado em todos os elementos da narrativa. Além disso, ele recomenda que se leve em conta 
o contexto histórico e literário da parábola.45

Kunz acrescenta outros passos importantes para a interpretação, como o respeito à verdade, o estudo 
do contexto histórico e cultural, e a necessidade de uma exegese cuidadosa do texto original. Ele destaca 
que cada parábola possui uma verdade central e que buscar significados em cada detalhe pode levar à 
alegorização indevida. Além disso, o intérprete deve ser capaz de traduzir o significado da parábola para 
as necessidades contemporâneas, atualizando sua aplicação sem comprometer sua mensagem original.46

39	 KUNZ, 2022, p. 29.
40	 KLEIN; HUBBARD; BLOMBERG, 2017, p. 656.
41	 HUNTER, 1960, p. 38.
42	 HARGREAVES, 1968, p. 1-5.
43	 SNODGRASS, 2018, p. 56.
44	 SNODGRASS, 2018, p. 57-65.
45	 PLUMMER, 2017, p. 404-413.
46	 KUNZ, 2022, p. 33-38.



101

ORIENTAÇÕES BÁSICAS PARA A INTERPRETAÇÃO BÍBLICA DE PARÁBOLAS
Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Assim, a interpretação das parábolas requer uma abordagem equilibrada que considere o contexto 
histórico e cultural, o propósito original de Jesus e a relevância contemporânea, sem perder de vista a 
simplicidade e o foco central de cada história.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
A interpretação das parábolas de Jesus é uma tarefa que exige discernimento e sensibilidade teológica, 

uma vez que essas narrativas apresentam tanto lições claras quanto camadas mais profundas de significado. 
Ao longo dos séculos, diferentes orientações de interpretação foram aplicadas, desde o alegorismo até 
abordagens mais modernas que buscam uma única lição central. O desafio está em evitar a tentação de 
alegorizar cada detalhe, mas também em reconhecer a riqueza simbólica que essas histórias carregam.

Apesar de o foco deste estudo estar nas orientações para a interpretação das parábolas, outras áreas 
poderiam ser abordadas, como o impacto homilético das parábolas na pregação contemporânea ou a 
influência cultural dessas narrativas no imaginário ocidental. De qualquer forma, as parábolas continuam 
sendo uma fonte vital de reflexão espiritual e teológica. Encoraja-se, portanto, que mais estudos e pesquisas 
sejam realizados, visando aprofundar o entendimento dessas histórias e sua aplicação prática no mundo 
moderno.

REFERÊNCIAS 
BAILEY, Kenneth E. As parábolas de Lucas. 3.ed. São Paulo: Vida Nova, 1995.

BALLARINI, Teodorico; BRESSAN, Gino. O profetismo bíblico: uma introdução ao profetismo e profetas em 
geral. Petrópolis: Vozes, 1978.

BALLARINI, Teodorico. Introdução à Bíblia III/2 – Os livros poéticos: Salmos, Jó, Provérbios, Cântico dos 
Cânticos, Eclesiastes, Eclesiástico, Sabedoria. Petrópolis: Vozes, 1985.

DRANE, John. Jesus: sua vida e seu evangelho para o homem de hoje. 2.ed. São Paulo: Paulinas, 1982.

FOHRER, Georg. O gênero dos relatos sobre os atos simbólicos dos profetas. In: PROFETISMO: coletânea de 
estudos. São Leopoldo: Sinodal, 1985.

HARGREAVES, John. A guide to the parables. London: SPCK, 1968.

HUNTER, A. M. Interpreting the parables. London: SCM, 1960.

JÜLICHER, Adolf. Die Gleichnisreden Jesu. 2 vols. Freiburg: Mohr, 1899. 

KLEIN, William W.; HUBBARD, Robert L.; BLOMBERG, Craig L. Introdução à interpretação bíblica. Rio de 
Janeiro: Thomas Nelson, 2017.

KOESTER, Helmut. Introdução ao Novo Testamento: história e literatura do cristianismo primitivo. São Paulo: 
Paulus, 2005.

KÖSTENBERGER, Andreas J.; PATTERSON, Richard D. Convite à interpretação bíblica: a tríade hermenêu-
tica. São Paulo: Vida Nova, 2015.

KRÜGER, René; CROATTO, J. Severino. Metodos exegeticos. Buenos Aires: Publicaciones Educab, 1993.

KUNZ, Claiton André. As parábolas de Jesus e seu ensino sobre o Reino de Deus. Ijuí: Faculdade Batista Pionei-
ra; São Paulo: Rádio Transmundial, 2022.

KUNZ, Claiton André. Ações parabólicas de Jesus no Evangelho de Marcos. Curitiba: ADSantos, 2018.



102

ORIENTAÇÕES BÁSICAS PARA A INTERPRETAÇÃO BÍBLICA DE PARÁBOLAS
Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

MARTÍNEZ, José M. Hermenêutica bíblica. Barcelona: CLIE, 1984.

OSBORNE, Grant R. A espiral hermenêutica: uma nova abordagem à interpretação bíblica. São Paulo: Vida 
Nova, 2009.

PLUMMER, Robert L. 40 questões para se interpretar a Bíblia. São José dos Campos: Fiel, 2017. E-book. 

SNODGRASS, Klyne. Compreendendo todas as parábolas de Jesus. Rio de Janeiro: CPAD, 2018.

STÄHLIN, G. Die Gleichnishandlungen Jesu. In: KOSMOS und Ekklesia: Kassel: Johannes Stauda Verlag, 1953.

STEIN, R. H. An Introduction of the Parables of Jesus. Philadelphia: Westminster, 1981.

ZUCK, Roy B. A interpretação bíblica: meios de descobrir a verdade da Bíblia. São Paulo: Vida Nova, 1994.

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



UMA ANÁLISE SOBRE O SIGNIFICADO DA 
PALAVRA SILENCIADA EXPRESSA NO “COMO” 
DO SACERDOTE ZACARIAS
An analysis of the meaning of the silenced word expressed in the “how” 
of the priest Zacharias

Drª Kátia Silva Cunha1 

Drª Gleyds Silva Domingues2

RESUMO
A proposta do artigo tem por finalidade tecer uma análise discursiva sobre o texto 

bíblico de Lucas 1.5-25, que narra a predição do nascimento de João Batista. A partir da 
perícope eleita observa-se que a mensagem foi entregue pelo anjo Gabriel ao sacerdote 
Zacarias, como resposta às suas orações. A questão que norteia a análise do artigo 
está na pergunta de Zacarias dirigida ao anjo e que acarreta como consequência o seu 
silêncio. A problemática a ser investigada tem como inquietação a seguinte pergunta: 
por que o “como” expresso na resposta de Zacarias evidencia um prenúncio de dúvida, 
figurando na ação de ter a sua palavra silenciada? O aspecto de análise está centrado no 
campo da linguagem. Não se tem a pretensão de efetivar uma análise exegética do texto, 
mas compreender como o posicionamento do sacerdote conduziu à exortação expressa 

1	  Professora Associada da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE). Diretora de Gestão Acadêmica da Universidade Federal de 
Pernambuco (PROGRAD/DGA) até 31 de outubro de 2024. Docente do Programa de Pós-graduação em Educação (PPGE) e do 
programa de Pós-graduação em Educação Contemporânea (PPGEDUC). Professora lotada nos Cursos de Educação Física do Centro 
Acadêmico da Vitória. Pós-Doutorado pela Universidade Estadual do Rio de Janeiro/Proped UERJ. Mestrado e Doutorado em Educação 
pela Universidade Federal de Pernambuco. Possui graduação em PEDAGOGIA pela Universidade Federal de Pernambuco, graduação em 
Música Sacra - Seminário Teológico Batista do Norte do Brasil. Experiência na área de Educação, com ênfase em Educação Superior, atuando 
principalmente nos seguintes temas: políticas curriculares, aprendizagem e currículo, formação de professores, avaliação educacional e 
da aprendizagem. Coordena o grupo de Pesquisa: LAPPUC- Laboratório em pesquisa de políticas públicas, currículo e docência, com 
parceria com os seguintes Grupos de Pesquisa: Políticas de Currículo e Cultura/UERJ, Práxis Educativa na Formação e no Ensino Bíblico/
FABAPAR/PR e Educação, Inclusão Social e Direitos Humanos- UFPE/CNPq. Participante da Rede Brasileira em Teoria do Discurso. 
Orcid: 0000-0001-9282-715X E-mail: katia.scunha@ufpe.br

2	  Pós Doutora em Educação e Religião. Doutora em Teologia. Mestre em Educação. Professora da FABAPAR e da Carolina University. 
Coordenadora do Grupo de Pesquisa Ensino Pesquisadora do Grupo de Pesquisa Práxis Educativa na Formação e no Ensino Bíblico. 
Pesquisadora do Grupo de Pesquisa em Laboratório Currículo e Formação de Professores (LAPPUC). Orcid 0000-0002-4254-321X. 
E-mail: professora.gleyds@fabapar.com.br 

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n1.008



104

UMA ANÁLISE SOBRE O SIGNIFICADO DA PALAVRA SILENCIADA EXPRESSA NO “COMO” DO SACERDOTE ZACARIAS
Kátia Silva Cunha e Gleyds Silva Domingues

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

pelo anjo, tendo o silenciamento enquanto consequência da atitude manifesta pelo 
sacerdote. Observa-se que Zacarias, por sua posição ocupada e pelo seu conhecimento 
diante dos feitos do Senhor, deveria demonstrar confiança diante do anúncio efetivado 
e alegrar-se por ter a resposta que tanto almejava, anunciando ao povo o que havia sido 
revelado sobre o nascimento do seu filho.

Palavras-chave: Sacerdote. Anúncio. Fé. Promessa Divina. Dúvida.

ABSTRACT
The purpose of this article is to conduct a discursive analysis of the biblical text 

Lucas 1:5-25, which narrates the prediction of the birth of John the Baptist. From the 
chosen pericope, it is observed that the message was delivered by the angel Gabriel 
to the priest Zechariah as an answer to his prayers. The question guiding the article’s 
analysis lies in Zechariah’s inquiry to the angel, which results in his being silenced. The 
issue to be investigated revolves around the following question: Why does the “how” 
expressed in Zechariah’s response indicate a foreshadowing of doubt, leading to his 
speech being silenced? The analytical focus is centered on the field of language. The 
intention is not to carry out an exegetical analysis of the text but rather to understand 
how the priest’s stance led to the rebuke expressed by the angel, with silencing as a 
consequence of the attitude displayed by the priest. It is noted that Zechariah, given his 
position and his knowledge of the Lord’s deeds, should have demonstrated trust in the 
announcement and rejoiced at receiving the answer he had longed for, proclaiming to 
the people what had been revealed about the birth of his son. 

Keywords: Priest. Announcement. Faith. Divine Promise. Doubt.

INTRODUÇÃO
O ato de apresentar, comunicar, informar o conhecimento pelas palavras não é desconhecido pelos 

povos no mundo. Durante alguns anos teve-se até escolas que orientavam nessa atividade, a fim de que 
houvesse o domínio da palavra e com ele o poder de convencer pelo uso de argumentos e construção de 
teses convincentes. 

Um dos espaços mais conhecidos na Grécia antiga foi a Ágora. Nele, se reuniam os “cidadãos” para a 
discussão de temas em assembleia, que poderiam mudar as normas, os fluxos da vida daquela comunidade, 
além de celebração de atos religiosos3. Na Ágora, o espaço era aberto para expressão da palavra e da 
argumentação lógica.

No que diz respeito ao povo hebreu, a palavra e a direção a serem exercidas vinham por intermédio 
de um sacerdote, o qual tinha acesso ao espaço denominado “Santo dos santos”. O sacerdote ao adentrar 
nele, promovia no povo uma expectativa sobre a aceitação ou não da oferta; e como essa aprovação se 
concretizaria em forma de uma resposta.

Compreende-se que no contexto de Israel, o sacerdote exercia papel fundamental, sendo visto por 
seu povo como uma autoridade constituída, uma vez que trazia o resultado diante das ofertas dedicadas ao 
Senhor. Ele era um porta-voz de Deus, diante da dispensação do perdão de pecados, mediante o sacrifício 
entregue, bem como da direção a ser seguida.

A discussão proposta neste artigo é evidenciar como a palavra atribuída ao sacerdote ocupa um 
espaço de significação no contexto de desenvolvimento da fé, bem como o silêncio, que pode ser significado 
positiva e ou negativamente, sendo ora promotor de descrença, dúvida, ausência de posicionamento e 
convicção, expectativa e não confiança diante da promessa dada pelo Senhor.

3	  Disponível em: https://conceito.de/agora#google_vignette



105

UMA ANÁLISE SOBRE O SIGNIFICADO DA PALAVRA SILENCIADA EXPRESSA NO “COMO” DO SACERDOTE ZACARIAS
Kátia Silva Cunha e Gleyds Silva Domingues

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Para tal processo argumentativo, compete analisar o contexto do diálogo estabelecido no Evangelho 
de Lucas 1.5-23, o qual apresenta dois personagens principais: o sacerdote Zacarias e o anjo Gabriel, 
emissário da palavra do Senhor. A questão que envolve a discussão está referenciada na pergunta de 
Zacarias: “como terei certeza disso” (Lc 1-18). 

A problemática a ser investigada tem como inquietação a seguinte pergunta: por que o “como” 
expresso na resposta de Zacarias evidencia um prenúncio de dúvida, figurando na ação de ter a sua palavra 
silenciada? O aspecto de análise está centrado no campo da linguagem. Não se tem a pretensão de efetivar 
uma análise hermenêutica do texto.

A metodologia da pesquisa centra-se na análise do discurso que tem a proposta de verificar os ditos, 
os não ditos e o silêncios demarcados na narrativa bíblica eleita. Nesse sentido, recai sobre a proposta 
compreender tanto os momentos do exercício da palavra, como os silêncios produzidos. 

O artigo está dividido em três seções. Na primeira parte do texto, é apresentado o papel designado 
aos sacerdotes; no segundo, compete abordar sobre o sacerdote Zacarias e o dilema que vivia. Na terceira, 
discute-se sobre o sentido do silêncio e como isso manifesta a presença de uma resposta íntima do que está 
no coração. 

1. O ESPAÇO DA PALAVRA ATRIBUÍDO AOS SACERDOTES
O sacerdócio era uma função bem presente no mundo antigo. A Enciclopédia Histórico-Teológica 

da Igreja Cristã4 informa que a figura do sacerdote assumia um papel central para o povo hebreu, 
principalmente diante da questão do pecado, o que tornava necessária a oferta de sacrifícios, segundo 
as histórias descritas no Antigo Testamento. Essa função está presente na designação e no significado da 
palavra latina sacerdos.

É interessante constatar que a função sacerdotal se fazia presente entre os povos babilônios, egípcios, 
hebreus, gregos, romanos, os quais confiavam nos pronunciamentos dos sacerdotes, dirigindo as ações 
e atitudes a serem efetivadas.5 Eles exerciam autoridade e, ainda, ofereciam sacrifícios em prol de uma 
finalidade. 

Walton, Matthews e Chavalas esclarecem que “as culturas do antigo Oriente desenvolveram algum 
tipo de sacerdócio”6, o que indica que esse exercício era algo comum entre os povos antigos, sendo, inclusive 
similar a maneira como efetivavam o trabalho. A partir desse ofício, é possível dizer que seus oficiantes 
ocupavam lugar de destaque, exercendo autoridade e poder diante do povo.

Champlin assegura que os sacerdotes eram considerados como figuras sociais e políticas e, ainda, 
atuavam como mediadores entre a divindade e os homens.7 Eles também se pronunciavam sobre questões 
éticas, legais e futuras. É por este motivo que, em alguns povos, a palavra só poderia ser proferida por pessoas 
que tinham a legitimidade de ensino, profecia e sabedoria. Esses se faziam representar por sacerdotes ou 
sacerdotisas. Afinal, eles exerciam a autoridade de um líder e desfrutavam de benefícios, devido à posição 
ocupada entre o povo. Mas, o que dava aos sacerdotes esse poder sobre a palavra? Segundo Vaz:

O sacerdote era eleito para o serviço do santuário, serviço exclusivo que ninguém mais 
estava autorizado a assumir (Nm 3.38) Quando se construía um santuário, consagrava-se 
um sacerdote para nele assegurar o culto dos fiéis. Entre as várias cerimónias de culto tinha 
singular importância o sacrifício.8

4	  Enciclopédia Histórico-Teológica da Igreja Cristã. Vol 3. São Paulo: Vida Nova, 1998, p. 327.
5	  Chama atenção para o caráter hereditário assumido no exercício do sacerdócio. Tal prática pode ser encontrada no Bramanismo na Índia. 

Ainda, é curioso ler sobre os sacerdotes pertencerem a uma classe especializada na Babilônia. E, ainda, sua correspondência entre o Imperador 
e o sumo sacerdote romano. CHAMPLIN, R. N. Enciclopédia de Bíblia, Teologia e Filosofia. São Paulo: Hagnos, 2001, p. 16.

6	  WALTON, John H.; MATTHEWS, Victor H.; CHAVALAS, Mark W. Comentário Histórico-Cultural da Bíblia: Antigo Testamento. 
São Paulo: Vida Nova, 2018, p. 137.

7	  CHAMPLIN, 2001, p. 16.
8	  VAZ, Armindo dos Santos. O sacerdócio no Antigo Testamento. Revista de Espiritualidade. N.º 74. vol. 19. 2011, p. 82.



106

UMA ANÁLISE SOBRE O SIGNIFICADO DA PALAVRA SILENCIADA EXPRESSA NO “COMO” DO SACERDOTE ZACARIAS
Kátia Silva Cunha e Gleyds Silva Domingues

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Interessante observar que a origem do sacerdócio em Israel é considerada como uma evidência 
de maturidade do sistema religioso e isso precisa ser considerado, uma vez que demarca uma forma de 
aproximar o povo de Deus, bem como de reconhecer sua soberania, justiça e ação presente, visto que ele se 
inclina em direção ao penitente.

A figura do sacerdote se associa, necessariamente, a sua função junto ao templo, ou o lugar da 
habitação de Deus, ou dos deuses. No caso do povo de Israel, essa presença é acentuada depois do êxodo 
do Egito, cujo serviço está associado aos ritos, aos sacrifícios e às festas religiosas. É preciso destacar que os 
sacerdotes em Israel não herdavam e nem tomavam posse de terras, devido ao caráter exclusivista do serviço 
a ser efetivado, o que os impedia de exercerem outra atividade que não a que haviam sido designados.

Compete dizer que o início do sacerdócio no Antigo Testamento remonta à figura de Arão, 
estendendo-se aos seus descendentes, tal como está registrado no capítulo 28 do livro de Êxodo. Nele, 
é descrito todo o processo envolvido, bem como as vestes a serem utilizadas e o ritual de sacrifícios e 
cerimônias a serem observadas. Ainda sobre o sacerdócio de Arão, cabe esclarecer que:

Ao escolher Arão e seus filhos para o sacerdócio, Deus designou quem era digno de servi-
Lo no Tabernáculo e estabeleceu a sucessão hereditária para as futuras gerações de sumo 
sacerdotes em Israel. A linhagem sacerdotal se originava da tribo de Levi e, especificamente, 
da descendência de Arão.9

A Enciclopédia Histórico-Teológica da Igreja Cristã10 apresenta algumas das tarefas a serem 
efetivadas pelos sacerdotes, tais como atuar na direção dos cultos, oferecer sacrifícios, zelar pelo templo e 
sua manutenção e representar a nação de Israel diante de Deus. De fato, os sacerdotes exerciam função de 
liderança, o que requeria responsabilidade, lisura e vida dedicada ao Senhor.

Vaz, ainda, afirma que o sacerdote exercia uma função de mediador, pois como aquele que era 
consagrado a Deus, era o único a poder se aproximar perante a presença de Deus, uma vez que estabelecia 
uma relação direta com a santidade de Deus, além de que era o intérprete da revelação transmitida por 
tradição oral e escrita, ou seja, o intérprete da Palavra. Neste sentido:

[...] ‘kōhēn’, como se dizia em hebraico, tinha direito a tocar os objectos sagrados, era 
admitido à proximidade de Deus, tinha o poder de oferecer sacrifícios, pronunciava a bênção 
de Deus sobre o povo e nos tempos mais remotos pronunciava oráculos.11 

A figura de mediador é descrita pela Enciclopédia Histórico-Teológica da Igreja Cristã sobre duas 
vertentes: “representar a Deus diante do Seu povo e vice-versa”12, o que indica que o sacerdote estabelecia 
tanto um relacionamento entre Deus e seu povo, como do povo com Deus. Por isso, que seu trabalho 
tinha o reconhecimento desse povo, uma vez que expressava a direção e a vontade de Deus, no que tange a 
manifestar sua misericórdia e perdão, diante dos pecados praticados.

Como é possível entender, o sacerdote era o guardião do ensino e, também, da lei de Deus; por meio 
dele a Palavra era transmitida, na confiança de que ela vinha diretamente do próprio Deus para seu povo. 
Isso evidencia o papel de destaque atribuído a essa função no contexto bíblico do Antigo Testamento. 
Sobre o papel exercido, Pearlman escreve que:

Os sacerdotes e levitas das várias partes do país eram divididos em vinte e quatro turnos, ou 
plantões. Cada turno durava duas semanas. À entrada de um novo turno, tiravam-se sortes 
para a distribuição dos deveres, tais como cuidar do fogo do altar, ministrar ao lado do altar 
e cuidar do candelabro. A honra maior e mais desejada era oferecer incenso no altar de ouro, 
no Lugar Santo - ato que simbolizava a apresentação das petições da nação. Tão grande era a 
honra que uma lei impedia ao sacerdote usufruí-la mais de uma vez.13

Observa-se certo rigor no exercício sacerdotal, pois suas regras eram claras e precisavam ser cumpridas 

9	  WALTON; MATTHEWS; CHAVALAS, 2018, p. 137.
10	 Enciclopédia Histórico-Teológica da Igreja Cristã, 1998, p. 330.
11	 VAZ, 2011, p. 85.
12	 Enciclopédia Histórico-Teológica da Igreja Cristã, 1998, p. 330.
13	 PEARLMAN, M. Comentário Bíblico - Lucas: o Evangelho do Homem Perfeito. 3.ed. Rio de Janeiro: CPAD, 2021, p. 10.



107

UMA ANÁLISE SOBRE O SIGNIFICADO DA PALAVRA SILENCIADA EXPRESSA NO “COMO” DO SACERDOTE ZACARIAS
Kátia Silva Cunha e Gleyds Silva Domingues

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

com responsabilidade e eficiência. Essa ideia sobre o sacerdócio, também, é compartilhada por Henriksen, 
ao declarar que:

A cada dia as diversas funções do sacerdócio eram designadas por meio de sorteio. A parte 
mais solene de toda a liturgia era o ato da queima de incenso. Era então que o sacerdote se 
encontrava mais perto do véu que separava o Lugar Santo do Santo dos Santos. Na economia 
da antiga dispensação, o Santo dos Santos não “possuía o altar de ouro do incenso”? Por certo 
que, por razões compreensivelmente práticas, esse altar realmente ficava no Lugar Santo (Êx 
30.6,10). Mas pertencia ao Santo dos Santos (Hb 9.4).14

Wiersbe esclarece que “cada sacerdote tirava a sorte para determinar que ministério realizaria”,15 o 
que indica a diversidade de serviço a ser efetivado no templo, como o queimar incenso. Esse era uma das 
funções exercidas pelo sacerdote e estava associado a um ato de adoração. Registra-se que a ação de queimar 
incenso perfumava o ar do templo, dissipando o seu olor, o que, talvez, se tornasse perceptível ao povo.16 

Outro significado atribuído ao queimar incenso, liga-se a fazer um pedido de perdão ou súplica. A 
fumaça do Incenso simbolizava as orações subindo a Deus, ou como o Salmo 141.2 expressa, sobre quando 
Davi orava ao Senhor que: “Suba à tua presença a minha oração, como incenso”, ou seja, como perfume 
agradável ao Senhor.

A figura do sumo sacerdote prefigura no Antigo Testamento.17 A partir de seu trabalho é possível 
ver que exercia uma função distintiva, pois era o único a adentrar, anualmente, no Santo dos Santos. “[...] o 
sumo sacerdote procurava o perdão e a misericórdia de Deus para a nação inteira (Lv 16.1-19), porque sem 
o perdão e a misericórdia de Deus, a aliança com Israel não poderia continuar”.18

É claro, que a partir de Jesus Cristo, há um novo sentido atribuído ao sacerdócio19, contudo, o 
que se deseja demonstrar é que as atitudes e os posicionamentos esperados dos sacerdotes tinham a ver 
com dependência, confiança e convicção diante da Palavra proferida por Deus, o que se torna o ponto de 
destaque no episódio descrito no Evangelho de Lucas 1.5-25. 

2. A PERGUNTA DE ZACARIAS, O SACERDOTE, DIANTE DA 
PALAVRA DO SENHOR

O Evangelho de Lucas 1.5 descreve a função de Zacarias como sacerdote, do grupo de Abias. Sua 
mulher, Isabel, é apresentada como descendente de Arão. Isso indica que ambos vinham de uma linhagem 
sacerdotal, contudo, era Zacarias que exercia as atividades sacerdotais no templo. Sobre ambos serem 
da linhagem sacerdotal, Morris comenta que: “Exigia-se do sacerdote que se casasse com uma virgem 
israelita (Lv 21.14), mas não necessariamente com uma família sacerdotal. Ter uma esposa de descendência 
sacerdotal era uma bênção adicional para um sacerdote”.20

Segundo o texto do Evangelho de Lucas 1.5-7, é possível entender que tanto Zacarias como Isabel 
eram pessoas de caráter aprovado. Morris afirma que a “piedade deste casal é ressaltada com os adjetivos 
justos e irrepreensíveis”21, entretanto, sobre eles havia uma suspeição, porque não tinham filhos. Pearlman 

14	 HENDRIKSEN, Willian. Comentário do Novo Testamento: Exposição do Evangelho de Lucas Vol. 1. São Paulo: Cultura Cristã, 2003, 
p. 101.

15	 WIERSBE, Warren W. Novo Testamento I: comentário bíblico expositivo. Santo André: Geográfica, 2017, p. 220.
16	 Walton, Mathews e Chavala esclarecem que o sentido dado à aroma agradável tem a ver com o sacrifício que agradava ao Senhor. “Com o 

tempo, tornou-se um termo técnico para descrever um sacrifício aceitável e aceito por Deus (compare Lv 26.31), e não algo que ele come” 
(WALTON; MATHEWS; CHAVALA, 2020, p. 141).

17	 Sobre a função do sumo sacerdote em Israel, é dito que com o passar do tempo ele assume um papel de destaque, visto ter prestígio e poder 
diante do povo (Enciclopédia Histórico-Teológica da Igreja Cristã, 1998, p. 330).

18	 Ainda, a Enciclopédia Histórico-Teológica da Igreja Cristã, 1998, p. 330.
19	 Champlin esclarece que Cristo substitui o papel do sumo sacerdote do Antigo Testamento, visto que atribui o sacerdócio a todo aquele que 

aceita a mensagem do Evangelho, sendo-lhe permitido entrar na presença do Senhor sem a mediação de um terceiro (CHAMPLIN, 2001, 
p. 14).

20	 MORRIS, Leon. L. Lucas: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2014, p. 66.
21	 MORRIS, 2014, p. 66.



108

UMA ANÁLISE SOBRE O SIGNIFICADO DA PALAVRA SILENCIADA EXPRESSA NO “COMO” DO SACERDOTE ZACARIAS
Kátia Silva Cunha e Gleyds Silva Domingues

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

descreve assim esta situação: 
Zacarias e Isabel não tinham filhos, provação e triste vergonha para qualquer família judaica. 
Isto porque, além do amor natural às crianças, havia sempre a esperança de que um dos filhos 
fosse o libertador do seu povo. O casal orara durante muito tempo, até a esperança tornar-se 
desespero.22

Para o povo judeu, “os filhos são herança do Senhor, uma recompensa que ele dá” (Sl 127.3). 
Assim, um casal sem filhos poderia indicar que Deus não reconhecia neles motivo para recompensá-los. 
Acrescenta-se, ainda, que o caso da infertilidade, trazia, ainda, outra questão para esse povo, não apenas a 
ausência de benção, mas a expressão da maldição.

Uma maldição que se expressa tanto no nível homem individual, como no nível social, sinal 
de desobediência, afinal aqueles que obedecem ao Senhor são abençoados com filhos, como relata 
Deuteronômio 28.15 e 18:

15 Será, porém, que, se não deres ouvidos à voz do Senhor teu Deus, para não cuidares em 
cumprir todos os seus mandamentos e os seus estatutos, que hoje te ordeno, então virão 
sobre ti todas estas maldições, e te alcançarão:
[...]
18 Maldito o fruto do teu ventre, e o fruto da tua terra, e as crias das tuas vacas, e das tuas 
ovelhas. (Grifos nossos).

Então, Zacarias tinha uma mulher que não permitia que sua linhagem fosse contínua, ou seja, não 
teria frutos, visto que. Isabel era uma mulher estéril, e por isso sentia o opróbio, desprezo, vergonha, desonra. 
Moss e Baden reforçam isso, ao declararem que “quando a fertilidade está situada no contexto bíblico, ela 
relaciona-se mais com a perpetuação da família do que exclusivamente com o ato da procriação”.23 Nesse 
sentido, poderia dizer que Isabel aos olhos do povo era alguém desfavorecida e negligenciada pelo “autor 
da vida”.

Afinal, a mulher estéril era aquela que não contava com o olhar e a benção de Deus,  e sobre ela 
repousava o aparente silêncio ou indiferença do Altíssimo. Dessa forma, cabe inferir, que o próprio 
sacerdócio de Zacarias poderia estar sendo questionado. Não seria ele merecedor de filhos? E, ainda, não 
poderia vir dele pronunciamentos considerados verdadeiros? Falaria Deus com Zacarias? Por que não 
tinha filhos? 

Um sacerdote sem filhos, era assim que Zacarias era visto. O texto de Lucas afirma que Zacarias 
e Isabel pediam incessantemente a Deus por filhos, mas estavam já velhos. Essa petição é ressaltada por 
Pearlman, ao escrever sobre a ação do sacerdote, quando ele foi escolhido para oferecer incenso no altar: 

Enquanto a multidão orava no Templo, o sacerdote aproximou-se do altar de ouro, colocou 
brasas vivas na grelha e espalhou por cima um punhado de incenso que subiu em nuvens 
à presença de Deus. Ao incenso juntou Zacarias sua petição, pedindo um filho. [...] A 
petição do sacerdote realmente chegara ao trono da graça, pois logo apareceu o anjo Gabriel, 
trazendo-lhe a promessa de um filho. Ao pai temeroso, tranquilizou: ‘Zacarias, não temas, 
porque a tua oração foi ouvida’.24

A questão da infertilidade era uma questão séria, por esse motivo é preciso compreender que o 
padrão bíblico do Antigo Testamento, é o da fertilidade (Gn 1.28; 9.1), ou como afirma o salmista: “Em 
tua casa, tua mulher será como a videira frutífera, e teus filhos, como brotos de oliveira ao redor da tua 
mesa. Assim será abençoado o homem que teme o SENHOR” (Sl 128.3-4) (grifos nossos). 

A esterilidade era tão grande maldição, que as mulheres poderiam desejar -morrer, como é constatado 
nesse relato de Genesis 30.1,2: “Quando Raquel viu que não dava filhos a Jacó, teve inveja de sua irmã. Por 
isso disse a Jacó: “Dê-me filhos ou morrerei!” (grifos nossos).25 Jacó ficou irritado e disse: “Por acaso estou 

22	 PEARLMAN, 2021, p. 9-10.
23	 MOSS; BADEN, 2015, p. 17.
24	 PEARLMAN, 2021, p. 10.
25	 Sobre a fertilidade é dito que “no contexto do antigo Oriente Próximo e no cenário bíblico, é comum associar a fertilidade à bênção divina e a 



109

UMA ANÁLISE SOBRE O SIGNIFICADO DA PALAVRA SILENCIADA EXPRESSA NO “COMO” DO SACERDOTE ZACARIAS
Kátia Silva Cunha e Gleyds Silva Domingues

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

no lugar de Deus, que a impediu de ter filhos?” Sobre a questão da infertilidade, Chwarts explicita que:
O radical hebraico ‘qr’ (estéril), ao contrário, engloba um amplo conjunto de sentidos. O 
significado mais antigo de ‘qr’ é raiz; ‘qr’ significa, na esfera agrícola, desenraizar, arrancar 
pela raiz. Na esfera humana, possui o sentido de infecundo, sem filhos.26

Interessante que o texto não explica o porquê da esterilidade de Isabel, mas, observa que tanto Isabel 
quanto Zacarias eram tementes a Deus. Isso, portanto, guarda relação direta com o texto de Gênesis 1.28 e 
9.1, portanto, não se compreende a condição da não geração de filhos. Pelo que o texto bíblico apresenta, 
eles não tinham sido amaldiçoados e nem mesmo disciplinados por alguma falta cometida. Entretanto, 
pode-se observar como a soberania de Deus atua, demonstrando a limitação do ser humano, diante do 
seu agir, que muda rumos e destinos, traz novas perspectivas e renova a esperança. Continua Hendriksen:

É compreensível que ser escolhido por meio de sorteio para queimar o incenso fosse 
considerado um privilégio único. Somente uma vez na vida se permitia que um sacerdote 
recebesse essa honra. Depois disso, ele era sempre considerado “rico e santo”. Numericamente 
falando, ser escolhido por sorte para queimar incenso era um privilégio do qual participavam 
somente uns poucos.27

Zacarias, então, entra no templo para oferecer o incenso e as orações. Esse era um tempo de honra 
para Zacarias, e naquele momento muitas pessoas estão do lado de fora do templo, aguardando que a 
fumaça do incenso suba, carregando as orações, na esperança de serem ouvidas. Eis aqui um momento 
muito importante que estava sendo protagonizado por Zacarias. Hendriksen explica a cena:

Então há um profundo silêncio, porque está para ocorrer o soleníssimo ato do ritual. Faz-
se um sinal. O momento sagrado chegou quando Zacarias deve colocar o incenso sobre 
as brasas, provocando uma nuvem que sobe e se espalha com sua agradável fragrância. 
Juntamente com o aroma que se evola, do coração e dos lábios do sacerdote, também se 
evola uma fervorosa oração de gratidão pelas bênçãos recebidas e de súplica rogando paz 
sobre Israel. O povo, reunido “do lado de fora” do santuário, porém “dentro” de seus átrios (o 
Átrio de Israel, o Átrio das Mulheres, estando presentes os sacerdotes e levitas, especialmente 
no Átrio dos Sacerdotes; [...]. Então esperam que Zacarias regresse do altar do incenso e 
caminhe para o oriente, para os degraus em frente ao santuário (o Lugar Santo e o Santo dos 
Santos). Sobre esses degraus, Zacarias, acompanhado por outros sacerdotes, deve pronunciar 
a bênção arônica sobre o povo. Essa bênção deve ser seguida por cânticos de louvor, pelas 
oferendas públicas etc.28

Nisso, o povo aguarda o retorno de Zacarias, com a Palavra vinda de Deus. Tal espera gerava 
expectativa e muita ansiedade, pois, afinal, teria Deus aceito o perfume das orações? Queria Deus dizer 
algo? Entretanto, uma situação inesperada acontece. Diz o texto:

10 E toda a multidão do povo estava fora, orando à hora do incenso.
11 E um anjo do Senhor lhe apareceu, posto em pé, à direita do altar do incenso.
12 E Zacarias, vendo-o, perturbou-se, e caiu temor sobre ele.
13 Mas o anjo lhe disse: Zacarias, não temas, porque a tua oração foi ouvida, e Isabel, tua 
mulher, dará à luz um filho, e lhe porás o nome de João (Lc 1.10-13).

Enquanto o povo aguarda o retorno de Zacarias, o anjo chega até ele e traz a mensagem do Altíssimo: 
“Zacarias, sua oração foi ouvida” (Lc 1.13b). Imagine o susto que deve ter sentido, uma vez que a presença de 
um anjo indicava julgamento divino.29 Por isso, que diante da reação do sacerdote, é proferida a mensagem: 
“Não temas” (Lc 1.13a). Essa pode ser considerada uma expressão de encorajamento ou outra forma de 
dizer “tenha fé”.

esterilidade a sua maldição ou desaprovação. Como reflexo disso, a fertilidade da mulher era vista como elemento indispensável, pois garantia 
a sobrevivência do clã, assegurava a sucessão, a defesa da comunidade e a produtividade agrícola” (MELO, Ygor Lebrank; CHADWICK, 
Christie Goulart. Esterilidade na Bíblia Hebraica à luz da narrativa de Raquel. Revista Eletrônica de História Social da Cidade, São Paulo, 
n.35, Edição Especial 2025, p. 4).

26	 CHWARTS, Suzana. Uma visão da esterilidade na Bíblia Hebraica. São Paulo: Associação Editorial Humanitas, 2004, p. 13.
27	 HENDRIKSEN, 2003, p. 101.
28	 HENDRIKSEN, 2003, p. 102.
29	 WIERSBE, 2017, p. 220.



110

UMA ANÁLISE SOBRE O SIGNIFICADO DA PALAVRA SILENCIADA EXPRESSA NO “COMO” DO SACERDOTE ZACARIAS
Kátia Silva Cunha e Gleyds Silva Domingues

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Afinal, Zacarias teria um filho com sua mulher Isabel. Seu nome seria João, aquele que seria dedicado 
ao Senhor e que promoveria o arrependimento e a conversão de muitos. João Batista “tem um lugar especial 
nos acontecimentos messiânicos [...], pois é apenas o precursor”.30 

O trecho mais significativo da mensagem proferida pelo anjo a Zacarias, revela que a função de João 
Batista seria converter o coração dos pais aos filhos e os rebeldes à prudência dos justos, cujo propósito era 
construir um povo preparado para o Senhor, ou seja, atuaria como profeta vindo da parte de Deus para 
reconduzir o seu povo, libertá-lo e trazer a esperança.

É dito na anunciação do anjo que João Batista seria um homem grande diante de Deus, cheio do 
Espírito Santo. “Seu ministério é assemelhado àquele Elias (cf Mc 9.13), e a profecia de Malaquias 3.1 e 4.5-
6 é invocada”.31 Zacarias estava ouvindo que sua oração fora atendida, e que Deus estava dando muito mais 
que um filho, mas um que traria alegria e prazer, reconhecendo-o como dele. De fato, esses são motivos 
para que a alegria enchesse o seu coração. Sim, um filho. Deus ouviu as orações e estava recompensando 
Zacarias e Isabel. Ainda, Deus estava redimindo sua esposa, tirando-a da vergonha.

Zacarias, como sacerdote, já deveria ter dado essa notícia a muitos pais e mães. Ele sabia que Deus 
responde as orações dos justos, e, também, reconhecia o poder de Deus diante dos impossíveis humanos. 
Ele era o sacerdote da Palavra, era quem mediava sempre, era o homem da Torá, o intérprete, o porta-voz 
da vontade de Deus. 

A narrativa, contudo, descreve uma postura totalmente contrária a que se esperava de um sacerdote. 
Zacarias demonstra incredulidade diante da mensagem, dando margem aos senões humanos. Wiersbe 
descreve que “em vez de olhar para Deus pela fé, o sacerdote olhou para si mesmo e sua esposa e resolveu 
que o nascimento de um filho era um acontecimento impossível para eles”.32 Diz o texto bíblico (Lc 1.18-
19):

18 Disse então Zacarias ao anjo: Como saberei isto? pois eu já sou velho, e minha mulher 
avançada em idade.
19 E, respondendo o anjo, disse-lhe: Eu sou Gabriel, que assisto diante de Deus, e fui enviado 
a falar-te e dar-te estas alegres novas (grifos nossos).

A indagação de Zacarias, expressa no advérbio de modo “como”, sinaliza para a sua incredulidade 
diante da mensagem proferida. Evidencia dúvida, ou seja, é uma forma de demonstrar que não apenas 
questionava sobre a possibilidade do fato, mas da palavra do Deus dos impossíveis. E isso era algo indigno 
para alguém que era reconhecido como um homem temente a Deus.

Morris retifica a atitude de Zacarias, afirmando que ele duvidou sem rodeios, ao indicar que tanto 
ele como sua esposa eram idosos, por isso, não teriam como procriar. O tempo deles havia passado e não via 
como isso poderia ser efetivado. Por esse motivo que o anjo revela seu nome e sua posição, visto que “sua 
posição diante de Deus revela algo de sua dignidade”.33

Assim, do lado de fora a espera, e do lado de dentro uma nova cena se apresenta, que conduz a reflexão 
sobre a petição contínua de Zacarias. Afinal, ele acreditava naquilo que ensinava? Ou seja, a Palavra estava 
no seu coração, ou era apenas um ofício? Poderia estar confuso o sacerdote, pois naquele momento sua 
petição era pela paz de Israel, e agora o anjo fala em filho. 

A dúvida estava no coração de Zacarias. Então, por que orava? Por que continuava a pedir um filho, 
se já era velho e, também sua esposa? O que pensava Zacarias? Que receberia uma nova mulher para lhe dar 
filhos? Que uma criança seria colocada à sua porta? Teria um plano de filhos que foi nessa hora frustrado? 
Ou simplesmente orava para cumprir a norma, o rito? Afinal, o que anjo trazia era uma notícia alegre, uma 
boa nova. Por que não se alegrou Zacarias?

30	 MORRIS, 2014, p. 65.
31	 MORRIS, 2014, p. 67.
32	 WIERSBE, 2017, p. 220.
33	 MORRIS, 2014, p. 68.



111

UMA ANÁLISE SOBRE O SIGNIFICADO DA PALAVRA SILENCIADA EXPRESSA NO “COMO” DO SACERDOTE ZACARIAS
Kátia Silva Cunha e Gleyds Silva Domingues

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

A partir do texto bíblico, é possível dizer que mesmo um homem temente a Deus pode ter seu 
momento de dúvida, em que a sua humanidade se torna explícita, evidenciando a finitude diante do 
sobrenatural. “A recusa de Zacarias quanto a crer deve ser vista à luz da condescendência de Deus em 
enviar tal mensageiro com semelhante mensagem”34, por isso que ele sofre a consequência direta, diante da 
reação manifesta: o silêncio. Não poderia revelar o que ocorreu e nem mesmo ser porta-voz das boas novas 
recebidas. Ficaria mudo até o nascimento do filho, o que gerou espera diante do cumprimento das palavras 
do Senhor proferidas pelo anjo Gabriel.

3. O TEMPO DO SILENCIAMENTO E DA APRENDIZAGEM
O silenciamento pode ser um ato produtivo, quando se compreende que sua finalidade é trazer 

reflexão sobre decisões ou ausências. Por outro lado, pode ser improdutivo quando não se reconhece 
como um tempo de aprendizagens. Isso indica que o problema não está no silenciamento, mas como é 
recepcionado por aquele que sofre sua ação.

Zacarias foi penalizado pelo silenciamento porque não correspondeu de maneira positiva à 
manifestação da graça de Deus. Antes, sua atitude foi expressa com resmungos, ceticismo e dúvida. Ou 
seja, tudo que o anjo falou sobre o filho, ele afirmava não reconhecer em forma de justificativas humanas: 
afinal eram velhos, ele a esposa. Como isso ocorreria diante de uma condição de impotência? Estaria Deus 
zombando dele? E, também o anjo? 

Enquanto a conversa com o anjo prosseguia, o povo do lado de fora esperava, e a ansiedade aumentava. 
Estaria acontecendo algo dentro do templo? Essa era a única possibilidade que o povo encontrava. O que 
teria o sacerdote para dizer? Ele estava demorando tanto, poderia ser uma Boa Nova? Ou repreensão? 
Estaria vivo o sacerdote? O certo é que o povo aguardava notícias de Zacarias que não retornava. Hendriksen 
retoma a cena:

Segundo o Talmude, era costume que o sacerdote que tinha a função de oferecer o incenso 
se afastasse do altar o mais depressa possível, para não cometer inconscientemente um ato 
de profanação (cf. Lv 10.Is; 2Sm 6.6, 7). Nesse caso, porém, de forma totalmente contrária 
ao costume, o sacerdote “gastou tempo excessivo” (literalmente falando) antes de regressar 
do santuário.35

O povo se assombra na espera da Palavra a ser proferida, mas Zacarias duvidava que a Palavra fosse 
verdadeira. O povo esperava que as orações fossem ouvidas. Contudo, o que ocorreu foi o silêncio. Wiersbe 
diz que Zacarias “quando deixou o santuário, não pode dar a bênção sacerdotal (Nn 6.22), nem lhes dizer 
o que havia visto”. Parece que o sacerdote não tinha o mesmo sentimento em relação à sua súplica. O povo 
esperava por Zacarias, e, por quem esperava o sacerdote?36

Diante da dúvida do sacerdote, aquele que deveria levar a vontade de Deus para o povo, o intérprete 
de Deus, aquele que se apresentava ao Santo como irrepreensível, mas que não parecia ter a convicção em 
seu coração, o anjo o sentenciou ao silêncio, ou seja, da possibilidade de ele falar sobre o que havia ocorrido. 
Cabia ao sacerdote, o porta-voz da Palavra, o silêncio. Diz o texto de Lucas 1.20,22-25:

20 E eis que ficarás mudo, e não poderás falar até ao dia em que estas coisas aconteçam; 
porquanto não creste nas minhas palavras, que a seu tempo se hão de cumprir.
[...] 
22 E, saindo ele, não lhes podia falar; e entenderam que tinha tido uma visão no templo. E 
falava por acenos, e ficou mudo.
23 E sucedeu que, terminados os dias de seu ministério, voltou para sua casa.
24  E, depois daqueles dias, Isabel, sua mulher, concebeu, e por cinco meses se ocultou, 
dizendo:

34	 MORRIS, 2014, p. 68.
35	 HENDRIKSEN, 2013, p. 112-113
36	 WIERSBE, 2017, p. 220.



112

UMA ANÁLISE SOBRE O SIGNIFICADO DA PALAVRA SILENCIADA EXPRESSA NO “COMO” DO SACERDOTE ZACARIAS
Kátia Silva Cunha e Gleyds Silva Domingues

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

25 Assim me fez o Senhor, nos dias em que atentou em mim, para destruir o meu opróbrio 
entre os homens.

O silêncio soa como consequência de sua postura diante da mensagem de Deus proferida pelo anjo. 
Afinal, porque falar sobre aquilo que não se crê. Wiersbe afirma que a atitude do sacerdote se trata de 
expressão de manifesta incredulidade, o que desagrada a Deus. Ainda, declara que “a fé é abençoada e a 
incredulidade julgada”.37 

De fato, o silenciamento produziu aprendizado e, ainda, trouxe a compreensão de que “ninguém 
pode ensinar verdadeiramente se não ensina alguma coisa que seja verdadeira ou válida a seus próprios 
olhos”.38 Nesse caso, o silêncio é uma alternativa que ajuda a refletir, rever, reaprender e acreditar com a 
mente e com o coração.

Cabe, ainda, ressaltar que em muitos momentos o silêncio se faz necessário, principalmente, quando 
se precisa de um tempo para pensar nas atitudes e decisões expressas diante de uma situação. É essencial 
trazer à memória a esperança e, de alguma maneira, ressignificar a fé perdida ou adormecida. Por isso, é 
necessário ouvir “não temas”, simplesmente creia. 

À GUISA DE UMA CONCLUSÃO: DEUS OUVE AS ORAÇÕES
Deus não está surdo às orações e às súplicas. Ele responde. Mas pode ser que a resposta de Deus não 

esteja no que foi planejado pelo suplicante, mas com certeza, será sempre a melhor resposta, pois como 
ensina Romanos 12.2: “Não se amoldem ao padrão deste mundo, mas transformem-se pela renovação da 
sua mente, para que sejam capazes de experimentar e comprovar a boa, agradável e perfeita vontade de 
Deus” (grifos nossos). É preciso entender que a perfeição da vontade de Deus vai além do entendimento 
humano.

A narrativa de Zacarias, em Lucas 1.5-25, revela uma profunda tensão entre a fé e a dúvida, entre 
a palavra proclamada e o silêncio imposto. Como sacerdote, Zacarias ocupava uma posição de mediação 
sagrada, portador de uma tradição que exigia confiança inabalável nas promessas divinas. No entanto, seu 
questionamento — “Como saberei isto?” — expôs não apenas uma hesitação momentânea, mas uma crise 
de fé que remete à fragilidade humana diante do sobrenatural. 

O silêncio que se seguiu não foi apenas uma punição, mas um ato pedagógico. Ao ser privado da fala, 
Zacarias foi convidado a um tempo de interiorização, em que a palavra não mais se projetava para fora, mas 
ressoava dentro dele, confrontando sua incredulidade. Esse período de mudez tornou-se, paradoxalmente, 
um espaço de escuta — um silêncio que falava mais alto que qualquer discurso. Nele, Zacarias aprendeu 
que a verdadeira fé não exige garantias, mas rende-se ao Deus que cumpre suas promessas além da lógica 
humana. 

A restauração de sua voz, no momento em que nomeou seu filho “João” (Lc 1.63-64), marcou 
não apenas o fim de um castigo, mas a vitória da obediência sobre a dúvida. Zacarias, então, tornou-se 
novamente o sacerdote que profetizou, mas agora com uma autoridade renovada: sua experiência de 
silêncio transformara-se em testemunho. 

Este episódio desafia a refletir sobre os próprios “como” que insistem em brotar diante das promessas 
divinas. A história de Zacarias lembra que o silêncio de Deus nunca é vazio; é, antes, um convite a abandonar 
a necessidade de controle e a confiar no Autor da Palavra — mesmo quando ele escolhe calar-se para que a 
fé do suplicante possa falar mais alto. 

Mais tarde, Jesus disse sobre João Batista, ou seja, o filho da promessa que nascera de pais velhos: “Eu 
vos afirmo que dentre os nascidos de mulher não há um ser humano maior do que João” (Lc 7.28a), o que 
ratifica a palavra proferida sobre ele ao seu pai Zacarias (Lc 1.15). Deus é fiel e cumpre suas boas promessas.

37	 WIERSBE, 2017, p. 220.
38	 FORQUIN, J. Escola e cultura: as bases sociais e epistemológicas do conhecimento escolar. Porto Alegre: Artes Médicas, 1993.



113

UMA ANÁLISE SOBRE O SIGNIFICADO DA PALAVRA SILENCIADA EXPRESSA NO “COMO” DO SACERDOTE ZACARIAS
Kátia Silva Cunha e Gleyds Silva Domingues

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

REFERÊNCIAS
BÍBLIA Sagrada. Almeida Século 21. São Paulo: Vida Nova, 2013.

CHAMPLIN, R. N. Enciclopédia de Bíblia, Teologia e Filosofia. São Paulo: Hagnos, 2001.

CHWARTS, Suzana. Uma visão da esterilidade na Bíblia Hebraica. São Paulo: Associação Editorial Humanitas, 
2004.

ENCICLOPÉDIA Histórico-Teológica da Igreja Cristã, 1998.

FORQUIN, J. Escola e cultura: as bases sociais e epistemológicas do conhecimento escolar. Porto Alegre: Artes 
Médicas, 1993.

HENDRIKSEN, Willian. Comentário do Novo Testamento: Exposição do Evangelho de Lucas Vol. 1. São Paulo: 
Cultura Cristã, 2003.

MELO, Ygor Lebrank; CHADWICK, Christie Goulart. Esterilidade na Bíblia Hebraica à luz da narrativa de Ra-
quel. Revista Eletrônica de História Social da Cidade, São Paulo, n.35, Edição Especial 2025.

MORRIS, Leon. L. Lucas: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2014.

MOSS, C. R.; BADEN, J.S. Reconceiving Infertility: Biblical perspectives on procreation and childlessness. New 
Jersey: Princeton University Press. 2015.

PEARLMAN, M. Comentário Bíblico – Lucas: o Evangelho do Homem Perfeito. 3.ed. Rio de Janeiro: CPAD, 
2021.

VAZ, Armindo dos Santos. O sacerdócio no Antigo Testamento. Revista de Espiritualidade. N.º 74. vol. 19. 

WALTON, John H.; MATTHEWS, Victor H.; CHAVALAS, Mark W. Comentário Histórico-Cultural da Bí-
blia: Antigo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2018.

WIERSBE, Warren W. Novo Testamento I: comentário bíblico expositivo. Santo André: Geográfica, 2017.

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



AS BEM-AVENTURANÇAS EM MATEUS 5: 
ESTRUTURA, SENTIDO E ATUALIDADE ÉTICA
The Beatitudes in Matthew 5: Structure, Meaning, and Contemporary 
Ethical Relevance

Me. Sósteni Silva1 

Dr. Valério Guilherme Schaper2

RESUMO
Este artigo tem por objetivo realizar uma leitura teológica e pastoral das Bem-

Aventuranças presentes no Sermão do Monte (Mateus 5.1-12), destacando sua 
atualidade, aplicabilidade e implicações para a práxis cristã contemporânea. A pesquisa 
parte de uma abordagem hermenêutica e teológico-bíblica, incorporando também 
elementos analíticos da leitura “à contrapelo”, inspirada na filosofia de Walter Benjamin, 
enquanto categoria interpretativa que evidencia tensões entre desafio e recompensa 
nas beatitudes. A metodologia aplicada consistiu em análise textual e exegética das 
Bem-Aventuranças à luz de suas expressões linguísticas no hebraico e no grego, bem 
como no diálogo com teólogos clássicos e contemporâneos, como Agostinho, Lutero, 
Calvino, Wesley, Stott, Carson, Lloyd-Jones, entre outros. Os resultados apontam que 
as Bem-Aventuranças constituem não apenas uma descrição do caráter esperado dos 
discípulos de Cristo, mas um modelo ético de contracultura cristã frente às estruturas 
de poder, consumo e moralidade líquida da sociedade moderna. As Bem-Aventuranças 
apresentam-se como fundamentos para a reconstrução do ethos cristão, convocando 
líderes e membros da igreja a uma vida marcada pela humildade, mansidão, justiça, 
misericórdia, pureza e paz, como testemunho ativo do Reino de Deus. O estudo conclui 
que, mais do que ideais inatingíveis, as beatitudes são possíveis mediante regeneração 
espiritual, sendo a verdadeira espiritualidade cristã evidenciada por uma ética prática 

1	  Doutorando em Teologia pelas Faculdades EST. Mestre em Teologia pelas Faculdades Batista do Paraná (FABAPAR). E-mail: sostenisilva@
gmail.com

2	  Bacharel em Teologia pela Escola Superior de Teologia e doutor em Teologia pela Escola Superior de Teologia. Diretor-geral da Faculdades 
EST. E-mail: valerio@est.edu.br

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n1.009



115

AS BEM-AVENTURANÇAS EM MATEUS 5: ESTRUTURA, SENTIDO E ATUALIDADE ÉTICA
Sósteni Silva e Valério Guilherme Schaper

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

enraizada na Palavra e vivida na comunhão com Deus e com o próximo.
Palavras-chave: Bem-Aventuranças. Sermão do Monte. Ética cristã. 

Contracultura. Espiritualidade bíblica.

ABSTRACT
This article aims to provide a theological and pastoral reading of the Beatitudes 

found in the Sermon on the Mount (Matthew 5.1-12), highlighting their relevance, 
applicability, and implications for contemporary Christian praxis. The research adopts 
a hermeneutical and theological-biblical approach, also incorporating analytical 
elements from the “counter-current” reading inspired by Walter Benjamin’s philosophy, 
as an interpretative category that reveals tensions between challenge and reward in the 
Beatitudes. The methodology applied consisted of textual and exegetical analysis of 
the Beatitudes in light of their linguistic expressions in Hebrew and Greek, as well 
as a dialogue with classical and contemporary theologians such as Augustine, Luther, 
Calvin, Wesley, Stott, Carson, Lloyd-Jones, among others. The results indicate that the 
Beatitudes constitute not only a description of the expected character of Christ’s disciples 
but also an ethical model of Christian counterculture in opposition to the structures 
of power, consumerism, and liquid morality of modern society. The Beatitudes present 
themselves as foundations for the reconstruction of the Christian ethos, calling leaders 
and church members to a life marked by humility, meekness, justice, mercy, purity, and 
peace as an active testimony of the Kingdom of God. The study concludes that, more 
than unattainable ideals, the Beatitudes are possible through spiritual regeneration, 
with true Christian spirituality evidenced by a practical ethic rooted in the Word and 
lived in communion with God and neighbor.

Keywords: Beatitudes. Sermon on the Mount. Christian ethics. Counterculture. 
Biblical spirituality.

INTRODUÇÃO
A presente investigação parte do entendimento de que o Sermão do Monte, especialmente a seção 

inaugural das Bem-Aventuranças (Mt 5.1-12), representa não apenas um núcleo ético dos ensinamentos de 
Jesus, mas também um fundamento teológico e espiritual para a constituição da identidade cristã ao longo 
da história da Igreja.3 

Ao longo da tradição cristã, diversos intérpretes lançaram mão de hermenêuticas que variam da 
leitura mística à exegese histórica, passando pela interpretação moralizante ou escatológica. Contudo, em 
um contexto marcado por transformações socioculturais aceleradas, por discursos religiosos descolados da 
prática ética e por formas de espiritualidade que tendem à superficialidade, impõe-se a necessidade de uma 
reaproximação séria, crítica e espiritual ao texto das Bem-Aventuranças, compreendidas aqui como chave 
hermenêutica para a práxis cristã autêntica.

Este artigo objetiva realizar uma leitura teológico-pastoral e exegética das Bem-Aventuranças, 
investigando sua atualidade enquanto proposta de espiritualidade encarnada. A metodologia adotada é 
qualitativa, de cunho teórico-analítico, fundamentada na interpretação bíblica e no diálogo com autores da 
tradição cristã como Lutero, Calvino, Wesley, Lloyd-Jones, Stott e Carson, em articulação com elementos 
da filosofia da religião e da crítica social, especialmente a categoria de leitura “à contrapelo”, proposta por 
Walter Benjamin, aqui assumida como ferramenta teórico-metodológica de leitura dialética das tensões 
presentes no texto bíblico. 

3	  AGOSTINHO. O Sermão da Montanha e escritos sobre a fé. São Paulo: Paulus, 2017.



116

AS BEM-AVENTURANÇAS EM MATEUS 5: ESTRUTURA, SENTIDO E ATUALIDADE ÉTICA
Sósteni Silva e Valério Guilherme Schaper

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

A hipótese central é que as Bem-Aventuranças constituem uma proposta radical de espiritualidade 
transformadora, que não apenas descreve o perfil ideal dos cidadãos do Reino de Deus, mas exige um 
processo de regeneração pessoal e comunitária capaz de produzir frutos visíveis na vida social, eclesial e 
subjetiva do cristão. “Porque uma autêntica vida cristã, uma espiritualidade genuína só surge a partir de um 
encontro vital com o evangelho, com a Palavra de Deus”.4 Mais do que princípios morais, as beatitudes são 
compreendidas, neste estudo à luz de Stott, ou seja, como um itinerário de discipulado cristão que se inicia 
no reconhecimento da própria insuficiência espiritual e culmina na bem-aventurança escatológica de ver 
a Deus. Ao longo da análise, serão exploradas as implicações éticas, espirituais e eclesiológicas do texto, 
tendo como pano de fundo o desafio contemporâneo de viver uma fé coerente com o Evangelho em uma 
sociedade marcada pelo niilismo, pelo individualismo e pela desintegração dos vínculos comunitários.5

1. O SERMÃO DO MONTE COMO PROGRAMA DE VIDA CRISTÃ
A abertura do Sermão do Monte, especialmente por meio das Bem-Aventuranças (Mt 5.1–12), 

configura-se como uma introdução paradigmática à ética do Reino de Deus e, simultaneamente, como 
um programa formativo da identidade do discipulado cristão. Desde os tempos patrísticos, esse texto foi 
reconhecido como síntese normativa da vida cristã, conforme atestado por Agostinho de Hipona6, na 
qual declara: “Quem quiser meditar com piedade e recolhimento o sermão que nosso Senhor Jesus Cristo 
pronunciou na montanha, tal como o lemos no Evangelho segundo Mateus encontrará aí, creio eu, um 
programa perfeito de vida cristã destinada à direção dos costumes”. A compreensão agostiniana destaca o 
valor normativo e formativo do texto, ao interpretá-lo não como um discurso moral genérico, mas como 
expressão concentrada da doutrina cristã vivida.

O Sermão do Monte apresenta-se como núcleo ético-teológico dos Evangelhos sinópticos, 
especialmente do Evangelho segundo Mateus, e é caracterizado por uma radicalidade que atravessa tanto 
as exigências internas do coração humano quanto os imperativos públicos da justiça e da misericórdia. 
Jesus, ao dirigir-se aos seus discípulos e à multidão, não apresenta uma nova Lei nos moldes mosaicos, mas 
a plenitude da Lei (Mt 5.17), cuja interpretação é recolocada no eixo do Reino dos Céus. Para Stott, “o 
Sermão do Monte é provavelmente a parte mais conhecida dos ensinamentos de Jesus, embora se possa 
argumentar que seja o menos compreendido e, certamente, o menos obedecido”.7 Tal observação denuncia 
não apenas uma lacuna hermenêutica, mas também uma crise de recepção teológica e pastoral, em que a 
distância entre o ensino de Jesus e a vivência cristã se revela uma tensão histórica permanente.

Nesse sentido, o Sermão do Monte ultrapassa os limites da exortação moral e se configura como uma 
espécie de constituição do Reino.8 Nele, Jesus define quem são os bem-aventurados, quais são os traços 
esperados de seus seguidores e como estes devem viver em uma sociedade muitas vezes hostil à lógica do 
Reino. Não se trata, portanto, de conselhos opcionais ou ideais abstratos, mas de exigências fundamentais 
para os que foram regenerados pela fé e incorporados à comunidade messiânica.

A natureza contracultural do Sermão do Monte é um dos seus traços mais incisivos.9 Por isso, Stott 
propõe “uma contracultura cristã”10, confrontando diretamente os padrões estabelecidos pela religiosidade 
farisaica e pelos valores sociais fundados no orgulho, na competição e no legalismo. Em oposição à religião 
performática, Jesus aponta para uma espiritualidade interiorizada, que se revela no coração e nas relações. 
Ao abordar temas como humildade, justiça, pureza de coração e perseguição por causa da fidelidade a 
Deus, o texto desconstrói os referenciais convencionais de honra e bem-estar, invertendo as expectativas 
4	  CALDERÓN, Carlos Alberto. Seguir a Jesus hoy, al estilo de las Bienaventuranzas, Medellin (66), 1991, p. 257.
5	  BAUMAN, Z. Modernidade líquida. Tradução Plínio Dentzien. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001.
6	  AGOSTINHO, 2017, p. 15.
7	  STOTT, John R. W. A Mensagem do Sermão do Monte. Tradução de Yolanda M. Krievin. São Paulo: ABU, 1978.
8	  LLOYD-JONES, D. Martyn. Estudos no Sermão do Monte. 9.ed. São Paulo: Fiel, 1981.
9	  STOTT, 1978, p. 11.
10	 STOTT, 1978, p. 30.



117

AS BEM-AVENTURANÇAS EM MATEUS 5: ESTRUTURA, SENTIDO E ATUALIDADE ÉTICA
Sósteni Silva e Valério Guilherme Schaper

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

sociais sobre felicidade e realização.
O valor doutrinal e espiritual do Sermão do Monte também foi reconhecido por intérpretes 

reformados e evangélicos. O Sermão do Monte “nos ensina o verdadeiro caminho para a vida eterna [...] 
pelo caráter daquele que fala, temos a certeza de que Ele declarou a plena e perfeita vontade de Deus”.11 
Essa confiança na autoridade de Jesus como mestre e revelador da vontade divina é central para a tradição 
protestante, que historicamente compreendeu o Sermão como norma de vida para todos os cristãos, e não 
apenas para uma elite espiritual ou religiosa.

Em consonância com essa perspectiva, Myer Pearlman propõe uma leitura em duas partes do 
Sermão do Monte: primeiro, como descrição das qualidades do cidadão do Reino conforme expresso nas 
Bem-Aventuranças e, segundo, como apelo à decisão e à fidelidade prática, expressa na parte conclusiva 
do Sermão (Mt 7).12 Essa estrutura pedagógica mostra a intencionalidade de Jesus em formar discípulos 
que não apenas ouçam suas palavras, mas que as pratiquem (Mt 7.24–27). O ensino de Jesus é, portanto, 
formativo, performativo e escatológico, pois orienta a vida cristã desde o presente até o cumprimento pleno 
do Reino de Deus.

O Sermão do Monte também assume relevância metodológica como modelo pedagógico do próprio 
Cristo. A forma como ele se senta, se dirige aos discípulos e utiliza expressões como “bem-aventurados” 
(makárioi) indica não apenas uma instrução discursiva, mas uma proclamação solene, litúrgica e formativa. 
Agostinho de Hipona observa que ao “abrir sua boca”, Jesus indica que agora fala por si e não por intermédio 
de profetas. Tal gesto reforça a autoridade messiânica e o caráter inaugural de sua mensagem.13

Por fim, o Sermão do Monte deve ser lido não apenas como texto normativo, mas como expressão 
espiritual de uma nova humanidade em Cristo. A proposta de Jesus é tanto um chamado à conversão 
quanto uma denúncia das estruturas injustas do mundo. Ele apresenta uma espiritualidade que começa na 
pobreza de espírito, passa pela fome e sede de justiça, e culmina na bem-aventurança escatológica: “verão 
a Deus” (Mt 5.8). A leitura contínua e meditativa do Sermão do Monte revela ao discípulo suas próprias 
fraquezas e o convida à transformação interior: “quanto mais leio esses três capítulos de Mateus, mais me 
sinto atraído e, ao mesmo tempo, envergonhado”.14

A atualidade do Sermão do Monte, portanto, reside precisamente na sua capacidade de confrontar, 
formar e consolar. Ele é ao mesmo tempo denúncia, consolo e convocação, um caminho de santidade que 
passa pela cruz e culmina na bem-aventurança eterna. Neste sentido, as Bem-Aventuranças não são meras 
exortações éticas, mas convites à participação no Reino de Deus, cujos critérios subvertem a lógica do 
mundo e nos chamam a uma vida marcada pela graça, pela justiça e pelo amor ativo.

2. A LEITURA À CONTRAPELO DAS BEM-AVENTURANÇAS
As Bem-Aventuranças constituem, à luz do Evangelho de Mateus (Mt 5.1-12), uma proclamação 

inaugural do Reino de Deus por meio de uma inversão radical de valores. A sua estrutura literária 
apresenta uma lógica paradoxal: são chamados bem-aventurados os pobres, os que choram, os mansos, os 
que têm fome e sede de justiça, os perseguidos, categorias geralmente marginalizadas ou desprezadas em 
contextos marcados por relações de dominação, competição e sucesso pessoal. Essa inversão é central para 
compreender a natureza escatológica e profética da mensagem de Jesus. Tal dimensão subversiva do texto 
justifica a adoção, neste estudo, da categoria interpretativa proposta por Walter Benjamin (1940), a saber, 
a leitura “à contrapelo”15 da história e dos discursos dominantes. 

11	 WESLEY, John. O Sermão do Monte. Tradução Lucy Yamakami. São Paulo: Vida, 2012.
12	 PEARLAMAN, Myer. Mateus o Evangelho do Grande Rei. Bangu: CPAD, 2021, p. 30.
13	 AGOSTINHO, 2017, p. 16.
14	 CARSON, D. A. O Sermão do Monte: exposição de Matheus 5-7. São Paulo: Vida Nova, 2018, p. 9.
15	 Cf.: LÖWY, Michael. “A contrapelo”. A concepção dialética da cultura nas teses de Walter Benjamin (1940). Lutas Sociais, São Paulo, 

n.25/26, p. 20-28, 2º sem. de 2010 e 1º sem. de 2011.



118

AS BEM-AVENTURANÇAS EM MATEUS 5: ESTRUTURA, SENTIDO E ATUALIDADE ÉTICA
Sósteni Silva e Valério Guilherme Schaper

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Nas Teses sobre o Conceito de História, Benjamin propõe que o verdadeiro historiador é aquele que 
escova a história “a contrapelo”, ou seja, que a lê a partir da memória dos vencidos e dos oprimidos, desafiando 
a teleologia triunfalista das narrativas oficiais. Para Benjamin (tese VII)16, “a tradição dos oprimidos nos 
ensina que o estado de exceção em que vivemos é a regra”. Transposta para a hermenêutica bíblica, essa 
leitura à contrapelo permite compreender as Bem-Aventuranças não como exortações abstratas, mas como 
uma denúncia teológica das estruturas injustas que desfiguram a criação e excluem os frágeis. Jesus, ao 
proclamar bem-aventurados os pobres de espírito, os que choram e os perseguidos, desloca o centro do 
discurso religioso e político da época, valorizando aqueles que não detêm poder, prestígio ou mérito. 

Nesse contexto, a leitura à contrapelo das Bem-Aventuranças revela sua profunda dimensão dialética: 
cada desafio apresentado pobreza, luto, fome, perseguição é acompanhado por uma promessa escatológica 
que restitui dignidade, esperança e justiça. 

TABELA 1: RELAÇÃO DESAFIOS E RECOMPENSAS DAS BEATITUDES

Desafio Recompensa

“pobres de espírito” 
(Mt 5.3)

“o reino dos céus”
(Mt 5.3)

“os que choram” 
(Mt 5.4)

“serão consolados”
(Mt 5.4)

“os mansos” 
(Mt 5.5)

“herdarão a Terra” 
(Mt 5.5)

“os que tem fome e sede de justiça” 
(Mt 5.6)

“serão saciados”
(Mt 5.6)

“os misericordiosos”
(Mt 5.7)

“alcançarão misericórdia”
(Mt 5.7)

“os limpos de coração” 
(Mt 5.8)

“verão a Deus” 
(Mt 5.8)

“os pacificadores”
(Mt 5.9)

“Serão chamados filhos de Deus” 
(Mt 5.9)

“os perseguidos por causa da justiça” 
(Mt 5.10)

“deles é o Reino dos céus” 
(Mt 5.10)

“os insultados e perseguidos” 
(Mt 5.11)

“grande recompensa nos céus” 
(Mt 5.12)

Fonte: Tabela elaborada pelo autor a partir do texto das Bem-Aventuranças (Mt 5.3-12).

As promessas “porque deles é o Reino dos céus”; “porque serão consolados”; “porque herdarão a terra”, 
etc. não funcionam como recompensas meritórias, mas como manifestações da graça de Deus dirigida a 
quem reconhece sua própria insuficiência e clama por justiça. Essa estrutura dialética entre presente de 
sofrimento e futuro de restauração é constitutiva do imaginário bíblico e expressa a tensão entre o “já” e o 
“ainda-não” do Reino.17

A leitura benjaminiana também nos permite problematizar a recepção histórica das Bem-
Aventuranças. Ao longo da tradição cristã, em diversos períodos, especialmente na Idade Média, essa 
passagem foi frequentemente interpretada dentro de uma lógica de distinção entre os religiosos e os leigos, 
como se o ideal de vida proposto por Jesus fosse aplicável apenas àqueles que abandonaram o mundo em 

16	 Cf.: BENJAMIN, Walter. Sobre o conceito da História In: BENJAMIN, Walter. O anjo da história. Tradução de João Barrento. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2012.

17	 MOLTMANN, Jürgen. No fim, o início: breve tratado sobre a esperança. São Paulo: Loyola, 2007.



119

AS BEM-AVENTURANÇAS EM MATEUS 5: ESTRUTURA, SENTIDO E ATUALIDADE ÉTICA
Sósteni Silva e Valério Guilherme Schaper

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

favor de uma vida monástica ou consagrada. Essa leitura dualista acabou por tornar as Bem-Aventuranças 
um ideal inalcançável para o cristão comum, gerando um abismo entre espiritualidade e vida cotidiana.18

Essa cisão é rompida na teologia reformada, especialmente por Martinho Lutero e João Calvino. Para 
Lutero, o Sermão do Monte não é uma ética reservada a uma elite, mas um chamado universal à santidade, 
acessível a todos os crentes mediante a justificação pela fé. Já Calvino19 entende que Deus, ao propor os 
preceitos das Bem-Aventuranças, não exige o impossível, mas chama os crentes a uma vida de obediência 
possível pela ação do Espírito Santo. Em ambos, a leitura “à contrapelo” se articula como denúncia de uma 
religião de aparências e como anúncio de uma espiritualidade encarnada.

A força dessa leitura é também retomada por pensadores modernos como John Stott, que compreende 
o Sermão do Monte como uma “contracultura cristã”.20 Para ele, os padrões do Reino de Deus revelam um 
modelo de humanidade profundamente distinto dos modelos impostos pelo mundo moderno. Em vez de 
autoafirmação, humildade; em vez de dominação, mansidão; em vez de indiferença, fome de justiça. Esse 
ethos não pode ser assimilado aos critérios dominantes da civilização ocidental moderna e justamente por 
isso precisa ser afirmado como resistência profética.

É também nesse sentido que as Bem-Aventuranças podem ser lidas como “eventos de ruptura”21, em 
que a Palavra de Deus entra na história para desconstruir os discursos ideológicos naturalizados. Os que 
choram não são apenas consolados futuramente: sua dor é reconhecida agora, como parte da dignidade 
do humano diante de Deus. A mansidão não é fraqueza passiva, mas escolha deliberada de uma ética do 
cuidado e da confiança em Deus. A perseguição não é fracasso espiritual, mas evidência de fidelidade a um 
Reino que contradiz os reinos deste mundo.

A teologia latino-americana, especialmente em sua vertente da libertação, também se aproxima dessa 
leitura crítica. Onde as Bem-Aventuranças contêm uma “dimensão política da espiritualidade”22, pois tocam 
em temas concretos como a fome, a injustiça, a perseguição e a violência institucional. A espiritualidade 
das beatitudes, portanto, não pode ser reduzida a uma interioridade moralista ou sentimentalista, mas 
deve ser entendida como práxis transformadora da realidade, vivida em comunhão com os sofredores e os 
marginalizados.

Por fim, convém reafirmar que a leitura à contrapelo não relativiza o texto bíblico, mas amplia sua 
força crítica e profética. Ao invés de uma leitura domesticada e espiritualizante, que acomoda as Bem-
Aventuranças a uma teologia da prosperidade ou a um moralismo abstrato, propõe-se uma hermenêutica 
que recupere o seu potencial escandaloso: a proclamação de um Reino onde os últimos são os primeiros, os 
humilhados são exaltados e os que têm fome e sede de justiça são saciados. É nesse espírito que este artigo 
propõe uma reatualização pastoral, teológica e ética do texto, convidando a igreja contemporânea a se 
reconhecer e se comprometer com a lógica invertida do Reino de Deus.

3. A ESTRUTURA PROGRESSIVA DAS BEATITUDES
As Bem-Aventuranças apresentam não apenas uma série de enunciados isolados sobre virtudes 

cristãs, mas uma progressão espiritual coerente, na qual cada beatitude se conecta organicamente à anterior, 
compondo uma espécie de itinerário formativo do discípulo no Reino de Deus. Essa progressividade não é 
meramente retórica, mas possui sentido teológico e pedagógico profundo, conforme apontado por diversos 
intérpretes clássicos e contemporâneos. Lloyd-Jones destaca que “a sequência das Bem-Aventuranças 

18	 CUVILLIER, E. (2015). O Sermão da Montanha: um convite à gratuidade e à confiança. (P. FACHIN, Entrevistador) Fonte: https://
www.ihuonline.unisinos.br/media/pdf/IHUOnlineEdicao479.pdf 

19	 CALVINO, João. Comentário Bíblico João Calvino: Novo Testamento. Recurso eletrônico, 2021.
20	 STOTT, 1978, p. 30.
21	 DUSSEL, E. D. Filosofia na América Latina: filosofia da libertação. São Paulo: Loyola, 1977.
22	 BOFF, Leonardo. Nova evangelização, perspectiva dos oprimidos. Fortaleza: Vozes, 1990.



120

AS BEM-AVENTURANÇAS EM MATEUS 5: ESTRUTURA, SENTIDO E ATUALIDADE ÉTICA
Sósteni Silva e Valério Guilherme Schaper

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

não é acidental: elas se seguem em ordem lógica e inevitável”23, apontando para um desenvolvimento do 
caráter cristão que parte da consciência de indigência espiritual e culmina na disposição para suportar a 
perseguição por causa da justiça. 

A primeira bem-aventurança “Bem-aventurados os pobres em espírito, porque deles é o Reino dos 
Céus”, constitui a base sobre a qual todas as demais são construídas. O termo grego ptōchos (πτωχοί), segundo 
o léxico24, refere-se a uma pobreza absoluta, à condição de completa dependência. Trata-se, portanto, de 
um reconhecimento existencial da própria insuficiência diante de Deus. A pobreza de espírito não diz 
respeito a uma condição econômica literal, mas a uma atitude interior de humildade radical, condição 
essencial para ingressar no Reino. 

A partir desse ponto de partida, a sequência das Bem-Aventuranças descreve um movimento de 
aprofundamento espiritual. “Bem-aventurados os que choram”, segue logicamente à pobreza de espírito, 
pois quem reconhece sua miséria espiritual lamenta não apenas a própria condição, mas o pecado e a dor 
presentes no mundo. O lamento aqui expressa arrependimento e compaixão, sendo a promessa de consolo 
não apenas escatológica, mas presente25: Deus é aquele que “cura os de coração quebrantado e cuida das 
suas feridas” (Sl 147.3). 

A terceira bem-aventurança “Bem-aventurados os mansos”, introduz um aspecto relacional à 
progressão. A mansidão (praeis, gr. πραεῖς) não é fraqueza passiva, mas força controlada, abertura à vontade 
de Deus e disposição para renunciar à vingança. Os mansos “são aqueles que, por estarem satisfeitos em 
serem governados por Deus, suportam pacientemente as injúrias dos homens”.26 A mansidão, nesse sentido, 
manifesta a transformação já operada pela consciência de pecado e pelo consolo divino. A recompensa 
prometida “herdarão a terra” ecoa o Salmo 37.11 e reafirma a esperança de uma herança futura aos que não 
confiam em sua própria força.

Segue-se a beatitude central: “Bem-aventurados os que têm fome e sede de justiça”. Aqui, a progressão 
espiritual alcança um clímax: o discípulo já não busca apenas sua própria transformação, mas anseia por 
uma ordem justa, conforme os padrões do Reino. A justiça (dikaiosynē, δικαιοσύνη) neste contexto possui 
um duplo sentido, pessoal e social, envolvendo tanto o desejo de viver em retidão diante de Deus quanto o 
anseio por um mundo reconciliado. Assim, “a justiça, nas Escrituras, não é um atributo estático, mas uma 
ação de Deus que restaura, julga e liberta”.27 A promessa de saciedade indica que Deus mesmo é aquele que 
responde à fome espiritual do crente, antecipando, já no presente, a plenitude escatológica.

As beatitudes seguintes apresentam os frutos dessa interioridade regenerada: a misericórdia, a pureza 
de coração e a pacificação. A misericórdia (eleēmōn) refere-se à disposição de agir com compaixão, como 
resposta à misericórdia previamente recebida. Aqui se revela um princípio espiritual fundamental: a graça 
recebida gera graça compartilhada. Assim, “a misericórdia é a compaixão em ação”28, não uma emoção 
passiva, mas uma prática ativa de perdão, socorro e solidariedade.

Já a pureza de coração (katharoi tē kardia, v. 8) é compreendida como integridade interior, livre de 
hipocrisia ou divisão. No contexto judaico, o coração é o centro da vontade, do intelecto e da afeição. Ver 
a Deus, promessa associada a essa bem-aventurança, não é apenas um prêmio futuro, mas uma experiência 
presente de intimidade espiritual, conforme Hebreus 12.14: “sem santidade, ninguém verá o Senhor”. 
Assim, “o coração puro é aquele cujo único desejo é Deus”.29

23	 LLOYD-JONES, 1981, p. 32.
24	 STRONG, Augustus Hopkins. Dicionário hebraico do Antigo Testamento. In: Bíblia de estudo palavras-chave hebraico e grego. 4.ed. 

Rio de Janeiro: CPAD, 2015.
25	 CARSON, 2018, p. 18.
26	 CALVINO, João. As institutas da religião cristã. São Paulo: Cultura Cristã, 2006, p. 275.
27	 BART, Karl. A revelação como sublimação da religião. São Paulo: Fonte Editorial, 2011, p. 114.
28	 STOTT, 1978, p. 45.
29	 WESLEY, 2021, p. 89.



121

AS BEM-AVENTURANÇAS EM MATEUS 5: ESTRUTURA, SENTIDO E ATUALIDADE ÉTICA
Sósteni Silva e Valério Guilherme Schaper

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

A penúltima bem-aventurança “Bem-aventurados os pacificadores” (v. 9), apresenta o discípulo 
como agente ativo de reconciliação. A paz (eirēnopoioi) aqui não é mero estado de tranquilidade, mas 
um esforço concreto por restaurar relações rompidas. Os pacificadores são chamados “filhos de Deus”, 
pois participam do mesmo ministério reconciliador que Cristo assume (cf. 2Co 5.18-20). Em tempos de 
polarização, violência e rupturas sociais, essa vocação cristã torna-se um sinal do Reino no meio das tensões 
do mundo.

A última beatitude (vv. 10-12) não representa um novo traço de caráter, mas o resultado inevitável 
de viver conforme as anteriores: “Bem-aventurados os perseguidos por causa da justiça”. A perseguição aqui 
não é genérica, mas motivada pela fidelidade ao Reino. A repetição do refrão “porque deles é o Reino dos 
céus” (vv. 3 e 10) sugere uma inclusão literária que encerra o ciclo e reafirma que os discípulos, ao seguirem 
o caminho das beatitudes, pertencem integralmente ao Reino. Assim, “o chamado ao discipulado é, ao 
mesmo tempo, um chamado à cruz”.30

Essa estrutura em arco, da pobreza de espírito à perseguição, revela um discipulado integral, que 
forma o ser, reforma a vontade, e projeta o agir no mundo. Cada bem-aventurança pressupõe um movimento 
espiritual de reconhecimento, transformação e compromisso. O caráter progressivo e interdependente das 
beatitudes constitui, portanto, não uma sequência de virtudes isoladas, mas uma pedagogia espiritual da 
vida cristã sob a orientação do Espírito e sob o senhorio de Cristo.

4. ESPIRITUALIDADE E ÉTICA NO DISCIPULADO CRISTÃO
As Bem-Aventuranças, ao delinearem a identidade espiritual dos cidadãos do Reino de Deus, 

transcendem a esfera do ethos privado e revelam implicações diretas para uma ética cristã comprometida 
com a transformação da realidade. O discipulado que emerge do Sermão do Monte não se esgota em 
um conjunto de virtudes devocionais, mas se projeta como forma de vida concreta, visível, relacional 
e encarnada na história. A espiritualidade ensinada por Jesus é inseparável de sua ética: ambas partem 
do coração transformado e se manifestam nas práticas da misericórdia, da justiça, da reconciliação e da 
fidelidade, mesmo em meio à perseguição. Com isso, “o cristão é chamado a viver de forma diferente, não 
como um ideal abstrato, mas como testemunho real da presença do Reino de Deus entre os homens”.31

Essa íntima relação entre espiritualidade e ética já se manifesta na própria forma como as Bem-
Aventuranças são apresentadas. As primeiras beatitudes enfatizam uma espiritualidade interior, a pobreza 
de espírito, o lamento pelo pecado e a mansidão enquanto as subsequentes revelam os frutos éticos dessa 
interioridade regenerada: fome de justiça, misericórdia, pureza de coração, pacificação. Essa conexão entre 
ser e agir ecoa o princípio joanino segundo o qual a fé autêntica se revela nas obras (cf. 1Jo 3.18), e está em 
consonância com a teologia reformada, para a qual a regeneração pela graça conduz inevitavelmente a uma 
vida de boas obras.32

A bem-aventurança dos misericordiosos (Mt 5.7) ilustra esse princípio de modo paradigmático. A 
misericórdia, na tradição bíblica, é uma resposta concreta à miséria do outro, não um sentimento genérico 
de pena, mas uma disposição ativa de compaixão e justiça. O termo grego eleēmōn (ἐλεήμων) está ligado 
à ação salvífica de Deus no Antigo, sendo, portanto, um atributo divino que se torna também traço do 
discípulo. Assim, a misericórdia cristã se expressa no perdão ao ofensor, no cuidado aos necessitados e na 
denúncia das injustiças. Nesse sentido, a espiritualidade cristã se converte em ação, e a ética do Reino se 
manifesta em práticas de solidariedade e reconciliação.33

A beatitude seguinte, “Bem-aventurados os limpos de coração”, aponta para uma espiritualidade 

30	 BONHOEFFER, Dietrich. Discipulado [recurso eletrônico]. Tradução de Murilo Jardelino e Clemelia Barqueta. São Paulo: Mundo 
Cristão, 2016.

31	 STOTT, 1978, p. 57.
32	 CALVINO, 2006.
33	 WESLEY, 2021, p. 92.



122

AS BEM-AVENTURANÇAS EM MATEUS 5: ESTRUTURA, SENTIDO E ATUALIDADE ÉTICA
Sósteni Silva e Valério Guilherme Schaper

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

ética que não separa o interior do exterior. A pureza do coração não é sinônimo de perfeição moral, mas 
de integridade, autenticidade e ausência de duplicidade diante de Deus. O coração, no imaginário bíblico, 
é o centro da pessoa, lugar das intenções, desejos e decisões Para ver a Deus, promessa vinculada a essa 
bem-aventurança, é preciso estar interiormente rendido a Ele, sem hipocrisia, sem divisão entre fé e vida. 
Com isso, “os limpos de coração veem Deus não porque tenham removido toda imperfeição, mas porque 
abandonaram toda tentativa de manipular a presença de Deus segundo seus próprios interesses”.34

A bem-aventurança dos pacificadores (Mt 5.9) acentua o aspecto mais social e político da 
espiritualidade cristã. A paz, no contexto bíblico, não é apenas ausência de conflito, mas a plenitude da 
reconciliação com Deus e com o próximo, shalom. Os discípulos que promovem a paz, mesmo em contextos 
de violência e polarização, são chamados filhos de Deus, pois participam de sua missão reconciliadora. 
Aqui se evidencia o caráter missional da ética cristã: o discípulo, regenerado interiormente, torna-se 
instrumento da reconciliação no mundo. Para ser pacificador exige mais do que boas intenções, exige 
coragem, humildade e disposição para atravessar os conflitos em nome da justiça e da verdade.35

A espiritualidade das Bem-Aventuranças culmina na bem-aventurança dos perseguidos por causa da 
justiça, revelando o custo ético do discipulado. A fidelidade à justiça do Reino, em um mundo hostil à sua 
lógica, inevitavelmente provoca rejeição. Jesus não apenas reconhece essa realidade, como a apresenta como 
sinal de bênção e pertença ao Reino. Sobre essa beatitude, adverte-se que “onde a igreja não é perseguida, é 
porque ela abandonou a cruz”.36 A espiritualidade bíblica é, assim, inseparável de uma ética de resistência, 
que se mantém fiel à Palavra mesmo quando isso implica sofrer por ela.

Essa relação entre espiritualidade e ética é também enfatizada por Jacques Ellul37, para quem o 
cristianismo não é uma moralidade imposta, mas uma resposta ética nascida da graça. A ética cristã é “uma 
ética da liberdade” não autonomia arbitrária, mas liberdade para obedecer a Deus de forma responsável 
e criativa. As Bem-Aventuranças oferecem, nesse sentido, um modelo de ética encarnada, fundada na 
experiência da graça, conformada ao caráter de Cristo e direcionada para o serviço ao próximo.

A espiritualidade que Jesus apresenta no Sermão do Monte é, portanto, incompatível com uma 
religião centrada no individualismo ou no moralismo. Ela exige uma reconfiguração do ser humano por 
inteiro: mente, coração, vontade e ação. Essa espiritualidade é cultivada no segredo da comunhão com 
Deus, mas se manifesta publicamente na justiça, na paz, na misericórdia e na santidade. Trata-se de uma 
espiritualidade que transforma não apenas o sujeito, mas também suas relações, sua comunidade e sua 
sociedade. Em outras palavras, “o Espírito de Deus forma um povo que vive já agora os sinais do Reino 
vindouro”.38

5. A DIMENSÃO ESCATOLÓGICA DAS RECOMPENSAS
As Bem-Aventuranças de Mateus 5.1–12 articulam com notável densidade teológica uma 

espiritualidade voltada ao presente e orientada para o futuro. Essa tensão entre o “já” e o “ainda-não” do 
Reino de Deus está expressa na própria estrutura das beatitudes, que vinculam estados de sofrimento, 
carência e virtude no presente a promessas de consolação, herança e visão de Deus no porvir. A escatologia, 
longe de ser um mero apêndice doutrinário, é constitutiva da mensagem do Sermão do Monte: ela orienta 
a prática do discipulado cristão ao projetar sobre o tempo presente à luz do Reino que se aproxima. Como 
assinala Oscar Cullmann39, a escatologia do Novo Testamento possui um caráter “tensionado”, em que a 
vitória de Cristo na cruz inaugura o Reino, mas sua plenitude ainda aguarda consumação. 

34	 BONHOEFFER, 2012, p. 58.
35	 CARSON, 2019, p. 58.
36	 BONHOEFFER, 2012, p. 65.
37	 ELLUL, Jacques. A subversão do Cristianismo. Projeto Despertem, 2007.
38	 MOLTMANN, 2007, p. 134.
39	 CULLMANN, Oscar. Cristologia do Novo Testamento. Tradução de Daniel Costa e Daniel de Oliveira. São Paulo: Liber, 2001



123

AS BEM-AVENTURANÇAS EM MATEUS 5: ESTRUTURA, SENTIDO E ATUALIDADE ÉTICA
Sósteni Silva e Valério Guilherme Schaper

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Essa tensão está marcada nos próprios tempos verbais das promessas: enquanto a primeira e 
a última beatitude utilizam o tempo presente “deles é o Reino dos Céus”, as demais utilizam o futuro 
“serão consolados”, “herdarão a terra”, “verão a Deus”. O uso do presente nos versículos 3 e 10 indica que 
a posse do Reino é realidade atual para os discípulos, embora não esgotada em sua totalidade. Já o uso do 
futuro sugere a realização plena das promessas no horizonte escatológico. Essa estrutura inclusiva, anáfora 
e epífora em torno do “Reino dos Céus”, reforça a ideia de que a vida cristã se desenrola sob o signo da 
esperança escatológica.

A bem-aventurança dos que choram, por exemplo, associa o sofrimento presente à promessa de 
consolo divino: “Bem-aventurados os que choram, porque serão consolados”. A promessa remete não 
apenas à compaixão imediata de Deus, mas também ao consolo escatológico reservado aos que perseveram 
na fé. Trata-se de um consolo que não ignora o sofrimento, mas que o reconhece como parte do caminho 
que conduz à glória. Assim: “a esperança cristã não é fuga do mundo, mas antecipação do futuro de Deus 
que já começou a romper no presente”.40

Essa antecipação também se manifesta na promessa feita aos mansos: “herdarão a terra”, em evidente 
referência ao Salmo 37.11. Aqui, a promessa escatológica adquire contornos concretos, indicando não 
apenas um futuro espiritual abstrato, mas uma herança real, corporal, cósmica. A teologia paulina confirma 
essa leitura: a criação aguarda com ardente expectativa a manifestação dos filhos de Deus. A herança dos 
mansos é, portanto, o próprio mundo redimido pela vinda definitiva do Reino. 

A dimensão escatológica das Bem-Aventuranças torna-se ainda mais explícita nas promessas feitas 
aos que têm fome e sede de justiça, aos misericordiosos, aos limpos de coração e aos pacificadores. Estes 
não apenas participam de um processo de santificação no presente, mas vivem sob a promessa de uma 
recompensa que ultrapassa o tempo histórico. “Serão fartos”, “alcançarão misericórdia”, “verão a Deus”, 
“serão chamados filhos de Deus”, todas essas promessas apontam para uma plenitude que somente se 
concretiza plenamente no encontro escatológico com Deus. 

Particular destaque merece a última bem-aventurança: “Bem-aventurados os perseguidos por causa 
da justiça, porque deles é o Reino dos Céus”. Aqui, a bem-aventurança ultrapassa a dimensão descritiva e 
assume tom de exortação. A perseguição, por sua própria natureza, remete à tensão escatológica entre o 
Reino e os reinos deste mundo. A repetição do refrão “deles é o Reino dos Céus” indica que os perseguidos 
já participam do Reino, ainda que de maneira paradoxal por meio da rejeição, da marginalização e do 
sofrimento. Essa bem-aventurança pode ser vista como o selo do discipulado autêntico: “o discípulo é 
aquele que sofre por Cristo, porque se tornou como Ele”.41

A escatologia das Bem-Aventuranças, portanto, não é compensatória, no sentido de prometer uma 
recompensa futura para justificar o sofrimento presente. Antes, ela é transformadora: reorienta a experiência 
atual à luz da realidade futura do Reino. Essa esperança escatológica é também fonte de perseverança, 
pois fortalece o discípulo a resistir às tentações do triunfalismo, da violência e da autossuficiência. Como 
observa Wright, “o futuro já começou, e a ética do Reino é a prática da ressurreição em meio ao velho 
mundo”.42

Por fim, convém sublinhar que essa dimensão escatológica não desresponsabiliza o cristão em 
relação ao presente. Ao contrário, é precisamente por esperar “novos céus e nova terra, nos quais habita 
a justiça”, que o discípulo vive agora de modo santo e diligente. A espiritualidade das Bem-Aventuranças 
é, nesse sentido, escatológica e engajada: vive o tempo presente como espaço de fidelidade, testemunho e 
antecipação do Reino. Como afirma Boff: “quem espera em Deus, compromete-se com a justiça”.43

40	 MOLTMANN, 2007, p. 124.
41	 BONHOEFFER, 2012, p. 65.
42	 WRIGHT, Nicholas Thomas. History and eschatology: Jesus and the promise of natural theology. London: SPCK; New York: 

HarperOne, 2020, p. 115.
43	 BOFF, 1981, p. 83.



124

AS BEM-AVENTURANÇAS EM MATEUS 5: ESTRUTURA, SENTIDO E ATUALIDADE ÉTICA
Sósteni Silva e Valério Guilherme Schaper

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

CONSIDERAÇÕES FINAIS
As Bem-Aventuranças, que introduzem o Sermão do Monte, representam um dos mais profundos 

e desafiadores programas de formação espiritual e ética do cristianismo. Longe de constituírem um ideal 
inatingível ou uma proposta moralista, elas se apresentam como um caminho de discipulado enraizado 
na graça, orientado pela cruz e iluminado pela esperança escatológica do Reino de Deus. Ao longo deste 
estudo, procurou-se evidenciar que o texto de Mateus 5.1-12 articula uma espiritualidade contracultural 
que se desdobra em práticas éticas concretas, exigindo do discípulo uma renovação interior que transborda 
em misericórdia, justiça, pureza e pacificação.

A leitura teológico-pastoral aqui proposta recupera, com base na tradição cristã e em ferramentas 
hermenêuticas contemporâneas, a força subversiva das Bem-Aventuranças. Ao assumir a leitura “à 
contrapelo”, inspirada nas teses de Walter Benjamin, procurou-se ressaltar as inversões semânticas e 
teológicas operadas por Jesus: o Reino é dos pobres de espírito, dos mansos, dos que choram e dos 
perseguidos. Tal perspectiva não apenas desafia os discursos triunfalistas e individualistas que permeiam 
parte da espiritualidade moderna, mas também restitui às Bem-Aventuranças sua função profética e 
transformadora.

Demonstrou-se, ainda, que as Bem-Aventuranças seguem uma estrutura progressiva, cujo percurso 
pedagógico conduz o discípulo do reconhecimento de sua dependência de Deus até a disposição para 
sofrer por amor à justiça. A ética cristã, nessa perspectiva, não é uma imposição externa, mas o fruto de uma 
espiritualidade regenerada, sustentada pela promessa escatológica. A tensão entre o “já” e o “ainda-não” do 
Reino molda o agir do cristão no mundo: ele é bem-aventurado agora, mesmo em meio à dor, porque vive 
sob a promessa de uma herança futura que já irrompe na história por meio da presença do Espírito. 

Em tempos de crise moral, religiosa e comunitária, as Bem-Aventuranças oferecem à Igreja não 
apenas um diagnóstico da condição humana diante de Deus, mas também uma rota para a reconstrução de 
uma espiritualidade bíblica, enraizada na Palavra e encarnada na vida. Elas convocam a Igreja a abandonar 
o conformismo religioso, a rejeitar o moralismo vazio e a assumir o discipulado como estilo de vida que 
testemunha, no aqui e agora, os sinais do Reino vindouro. Como proclama Jesus, bem-aventurados são os 
que trilham esse caminho mesmo em meio à incompreensão, porque deles, hoje e para sempre, é o Reino 
dos Céus.

REFERÊNCIAS
AGOSTINHO. O Sermão da Montanha e escritos sobre a fé. São Paulo: Paulus, 2017.

BART, Karl. A revelação como sublimação da religião. São Paulo: Fonte Editorial, 2011. 

BAUMAN, Z. Modernidade líquida. Tradução Plínio Dentzien. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001. 

BENJAMIN, Walter. Sobre o conceito da História In: BENJAMIN, Walter. O anjo da história. Tradução de João 
Barrento. Belo Horizonte: Autêntica, 2012.

BOFF, Leonardo. Nova evangelização, perspectiva dos oprimidos. Fortaleza: Vozes, 1990.

CALDERÓN, Carlos Alberto. Seguir a Jesus hoy, al estilo de las Bienaventuranzas, Medellin (66), 1991 dispo-
nível em: https://documental.celam.org/pp/index.php/medellin/article/view/1087/997 

CALVINO, João. As institutas da religião cristã. São Paulo: Cultura Cristã, 2006.

CALVINO, João. Comentário Bíblico João Calvino: Novo Testamento. [Recurso eletrônico]. 2021

CARSON, D. A. O Sermão do Monte: exposição de Matheus 5-7. Tradução de Lucília Marques. São Paulo: Vida 
Nova, 2018.



125

AS BEM-AVENTURANÇAS EM MATEUS 5: ESTRUTURA, SENTIDO E ATUALIDADE ÉTICA
Sósteni Silva e Valério Guilherme Schaper

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

CULLMANN, Oscar. Cristologia do Novo Testamento. Tradução de Daniel Costa e Daniel de Oliveira. São 
Paulo: Liber, 2001.

CUVILLIER, E. (2015). O Sermão da Montanha: um convite à gratuidade e à confiança. (P. FACHIN, Entrevis-
tador) Fonte: https://www.ihuonline.unisinos.br/media/pdf/IHUOnlineEdicao479.pdf 

DUSSEL, E. D. Filosofia na América Latina: filosofia da libertação. São Paulo: Loyola, 1977.

ELLUL, Jacques. A Subversão do Cristianismo. Projeto Despertem, 2007.

JONES, D. Martyn Lloyd Jones. Estudos no Sermão do Monte. 9.ed. São Paulo: Fiel, 1981.

LÖWY, Michael. “A contrapelo”. A concepção dialética da cultura nas teses de Walter Benjamin (1940). Lutas So-
ciais, São Paulo, n.25/26, p.20-28, 2º sem. de 2010 e 1º sem. de 2011.

MOLTMANN, Jürgen. No fim, o início: breve tratado sobre a esperança. São Paulo: Loyola, 2007.

MOLTMANN, Jürgen. Teologia da Esperança. São Paulo: Elder, 2007.

PEARLAMAN, Myer. Mateus o Evangelho do Grande Rei. Bangu: CPAD, 2021.

STOTT, John R. W. A Mensagem do Sermão do Monte. Tradução de Yolanda M. Krievin. São Paulo: ABU, 1978.

STRONG, Augustus Hopkins. Dicionário hebraico do Antigo Testamento. In: Bíblia de estudo palavras-chave 
hebraico e grego. 4.ed. Rio de Janeiro: CPAD, 2015.

WESLEY, John. O Sermão do Monte. Tradução Lucy Yamakami. São Paulo: Vida, 2012.

WRIGHT, Nicholas Thomas. History and eschatology: Jesus and the promise of natural theology. London: 
SPCK; New York: HarperOne, 2020.

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA 
EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Souls in movement: Jacob’s ladder in Philo’s allegorical exegesis

Me. Jônatas David Hübner1

RESUMO
Este artigo analisou a obra de Fílon de Alexandria, com foco em sua interpretação 

do destino das almas em Gênesis 28, sob a influência do pensamento helenístico. 
Fílon, um proeminente filósofo judeu-helenista, desenvolveu uma abordagem única ao 
combinar conceitos filosóficos gregos com os ensinamentos da tradição judaica. Por 
meio de uma análise aprofundada de seus escritos, examinamos como Fílon interpretou 
o episódio de Jacó e a escada celestial, explorando a conexão entre as almas individuais e 
sua jornada após a morte. A pesquisa revelou que Fílon utilizou elementos do platonismo 
e do aristotelismo para articular sua visão sobre a imortalidade da alma e sua relação 
com a providência divina. Ao fazer isso, ele transcendeu os limites das interpretações 
tradicionais e ofereceu uma perspectiva única sobre o destino das almas. A pesquisa 
almejou, de modo mais geral, investigar, com base na literatura disponível, se o tema da 
reencarnação foi utilizado por Fílon em sua tentativa de explicar o destino das almas no 
seu texto De Somniis, com base neste e em outros escritos em que os questionamentos 
a respeito dos acontecimentos post-mortem foram trazidos à tona na análise crítica do 
texto bíblico. Concluímos que a influência do pensamento helenístico na interpretação 
de Fílon destacou sua contribuição significativa para o diálogo intercultural entre o 
judaísmo e a filosofia grega, bem como para a compreensão mais ampla do pensamento 
religioso e filosófico na época.

Palavras-chave: Fílon de Alexandria. Destino das almas. Judaísmo. Platonismo. 
Imortalidade da alma. 

1	  Bacharel em Teologia pela Faculdade Teológica Batista de Brasília, Mestre em Letras - Área de concentração em Estudos Linguísticos - pela 
Universidade de São Paulo. E-mail: jonatasdh@gmail.com.

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n1.010



127

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

ABSTRACT 
This article analyzed the work of Philo of Alexandria, focusing on his 

interpretation of the destiny of souls in Genesis 28, under the influence of Hellenistic 
thought. Philo, a prominent Jewish-Hellenistic philosopher, developed a unique 
approach by combining Greek philosophical concepts with the teachings of Jewish 
tradition. Through an in-depth analysis of his writings, we examined how Philo 
interpreted the episode of Jacob and the heavenly ladder, exploring the connection 
between individual souls and their journey after death. The research revealed that 
Philo used elements of Platonism and Aristotelianism to articulate his vision of the 
immortality of the soul and its relationship with divine providence. In doing so, he 
transcended the limits of traditional interpretations and offered a unique perspective 
on the destiny of souls. The research aimed, more generally, to investigate, based on 
available literature, whether the theme of reincarnation was used by Philo in his attempt 
to explain the destiny of souls in his text De Somniis, based on this and other writings 
in which questions about post-mortem events were brought to light in the critical 
analysis of the biblical text. We concluded that the influence of Hellenistic thought on 
Philo’s interpretation highlighted his significant contribution to intercultural dialogue 
between Judaism and Greek philosophy, as well as to the broader understanding of 
religious and philosophical thought of the time.

Keywords: Philo of Alexandria. Destiny of souls. Judaism. Platonism. 
Immortality of the soul.

INTRODUÇÃO
Esta pesquisa tem como objetivo examinar as concepções filosóficas presentes na obra De Somniis, 

de Fílon de Alexandria, relacionadas ao destino póstumo das almas, além de identificar as possíveis 
influências provenientes de seus estudos da filosofia helênica e da tradição religiosa judaica. O foco central 
da investigação concentra-se na possibilidade de Fílon ter considerado a doutrina da reencarnação como 
uma interpretação viável na referida obra, particularmente em sua análise da passagem de Gênesis 28 do 
Pentateuco.2 

O estudo procura traçar a evolução do pensamento civilizacional acerca do destino póstumo das almas 
até alcançar o contexto histórico em que Fílon produziu seus escritos. Serão investigadas as convergências 
e divergências entre a perspectiva filônica e outras correntes interpretativas, destacadamente aquelas do 
judaísmo rabínico e sacerdotal durante o período do Segundo Templo, as quais não incorporavam o 
conceito de reencarnação entre as diversas propostas teóricas sobre o assunto. As Escrituras Hebraicas 
carecem de evidências explícitas que sustentem tal doutrina. Fílon aborda essa temática de forma superficial, 
e é precisamente essa ausência de elaboração detalhada que suscita questionamentos sobre se ele realmente 
empregava o mesmo significado atribuído por Platão e Pitágoras3 ao expressarem a possibilidade do retorno 
da alma a corpos físicos, fundamentada nas tendências mentais da própria alma, isto é, a metempsicose 
(termo grego μετεμψύχωσις4).

Abordar uma temática tão intrincada quanto o destino da alma requer extremo cuidado 
metodológico. A humanidade sempre conviveu com esses questionamentos fundamentais: qual nossa 
origem? Qual o propósito de nossa existência? Que fim nos aguarda após a morte? Tais indagações 

2	  Pentateuco ou Sefer Torah (Livro da Lei) é o conjunto dos cinco primeiros livros da Bíblia Hebraica. Conhecido como a Lei de Moisés, é 
o centro da religiosidade judaica desde os tempos do surgimento do judaísmo como forma religiosa, sendo preservado até os dias atuais nas 
sinagogas ( JACOBS; BLAU, 2021).

3	  As interpretações destes pensadores serão examinadas em momento posterior.
4	  A discussão sobre o conceito de metempsicose será desenvolvida mais adiante neste trabalho.



128

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

possuem tamanha relevância que se manifestam em todas as tradições religiosas documentadas nas mais 
variadas sociedades, desde comunidades insulares isoladas no Pacífico até grandes civilizações inseridas em 
contextos multiculturais, como na área do Crescente Fértil.5

O objetivo mais amplo desta investigação consiste em examinar, fundamentando-se nas fontes 
bibliográficas existentes, se Fílon incorpora o conceito de reencarnação como mecanismo explicativo para 
o destino das almas em sua obra De Somniis, utilizando tanto este texto quanto outros escritos nos quais 
as questões relativas aos eventos após a morte emergem durante sua interpretação exegética das Escrituras. 
Ao longo deste trajeto investigativo, proceder-se-á ao exame da terminologia específica empregada 
por Pitágoras, Platão e Aristóteles, com o propósito de estabelecer o sentido utilizado nestes textos em 
comparação com as possíveis acepções identificadas na obra filônica.

Além disso, será conduzido um levantamento bibliográfico das interpretações da obra De Somniis, 
examinando-se a perspectiva dos estudiosos quanto à abordagem filônica do conceito de reencarnação 
e sua recepção através dos séculos. Esta análise torna-se particularmente relevante considerando que 
tanto o judaísmo rabínico convencional quanto o cristianismo primitivo - este último significativamente 
influenciado pelos métodos hermenêuticos filônicos aplicados ao Pentateuco - não endossam uma doutrina 
similar àquela formulada por Platão em seus tratados e que Fílon aparentemente articula em sua exegese 
da passagem bíblica mencionada.

1. O JUDAÍSMO E A SÍNTESE FILÔNICA
Durante este período, particularmente após o colapso do domínio grego na região subsequente à 

revolta dos Macabeus, a observação do declínio da influência helênica nas comunidades judaicas distantes 
do epicentro religioso em Jerusalém permite a compreensão dos acontecimentos do início da Era Comum, 
especialmente ao considerar como a rejeição do pensamento grego transformou o judaísmo numa expressão 
religiosa e cultural de difícil assimilação pelas sociedades hegemônicas da época.

As prescrições legais concernentes à purificação, observância sabática e outros elementos geraram 
múltiplos conflitos para aqueles que dependiam da produtividade judaica e de sua participação nos 
rituais greco-romanos – considerados idolátricos pelos judeus – principalmente porque muitas dessas 
práticas cultuais constituíam fontes de receita para diversas cidades do Império Romano. Ademais, grande 
parte do que os filósofos gregos e romanos propunham na época provocava mais inquietação e angústia 
do que oferecia tranquilidade e soluções convincentes para as comunidades sob influência helênica. Os 
ensinamentos do Pentateuco, em contrapartida, indicavam um estilo de vida superior, atraindo pessoas 
que buscavam uma forma mais elevada de existência, possivelmente influenciadas pelos pensamentos de 
Platão e Aristóteles.

No livro de Atos dos Apóstolos, encontra-se uma expressão empregada em diversas ocasiões que 
evidencia essa situação: “Os homens responderam: ‘Viemos da parte do centurião Cornélio. Ele é um 
homem justo e temente a Deus, respeitado por todo o povo judeu. Um santo anjo lhe disse que o chamasse 
à sua casa, para que ele ouça o que você tem para dize’”.6 A expressão “temente a Deus” (do grego φοβούμενος 
τὸν θεὸν) designa grupos de seguidores das leis e preceitos do Pentateuco que, embora não convertidos ao 
judaísmo e sem vínculos consanguíneos com o povo judeu, aderiam aos seus princípios. Esta expressão 
origina-se no texto da Bíblia Hebraica, aparecendo no Livro de Salmos: “Vocês que temem o SENHOR, 
confiem no SENHOR! Ele é o seu socorro e o seu escudo”.7 A expressão inicial “vocês que temem ao 
SENHOR” (do hebraico יִרְאֵ֣י יְ֭הוָה, transliterado como yirei HaShem) mantém o significado da expressão 

5	  Território que se estende desde o vale do Nilo até a confluência dos rios Tigre e Eufrates, o Crescente Fértil constitui uma zona de constantes 
conflitos político-militares, atravessada por importantes vias comerciais e representa o principal local de assentamento de sucessivas 
civilizações ao longo dos séculos.

6	  BÍBLIA. Português. Nova Versão Internacional. 12.ed. São Paulo: Bíblica, 2005, p. 858.
7	  BÍBLIA, 2005, p. 472.



129

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

grega.
Este mesmo texto, na versão grega do texto bíblico conhecida como Septuaginta (LXX)8, apresenta 

a seguinte expressão: οἱ φοβούμενοι τὸν κύριον. O termo empregado para designar a divindade é “Senhor” 
(κύριον) em grego, não “Deus” (θεὸν), como aparece no livro Atos dos Apóstolos. Isso pode sugerir que o 
cuidado presente na elaboração desta versão demonstra que os preceitos da lei mosaica estavam arraigados 
nesta comunidade judaica de Alexandria. Esta concepção sobre o significado de temer a Deus parece ter 
perdurado historicamente. Maimônides, em sua obra Mishnei Torah, também expandiu a compreensão 
sobre este conceito9.

1.1 FÍLON E SUAS ORIGENS
A Fílon de Alexandria, também denominado “o Judeu” para diferenciá-lo de outros contemporâneos 

com o mesmo nome, foi um pensador e intérprete judeu, nascido e formado no contexto helênico 
aproximadamente no ano 20 a.C., falecendo cerca de 55 d.C. Ele procurou expressar suas perspectivas 
sobre os temas do Pentateuco utilizando elementos linguísticos oriundos do ambiente filosófico e literário 
grego, componente fundamental de sua educação.

Uma das principais críticas dirigidas aos seus escritos refere-se ao fato de que praticamente todas 
as referências bíblicas provêm da Septuaginta, e o conteúdo de suas interpretações apresenta poucos 
elementos convergentes com as escolas mischnaicas do judaísmo palestino. O aspecto talvez mais notável é 
seu empenho de síntese - nem sempre exitoso, mas sem precedentes na Antiguidade - entre o racionalismo 
filosófico grego e a espiritualidade judaica.10

Fílon destacou-se como autor prolífero, elaborando numerosos tratados sobre temáticas variadas, 
interpretando os conceitos fundamentais da lei e as narrativas sobre a origem do Universo e do povo 
hebreu mediante instrumentos alegóricos disponíveis na literatura helênica e nos textos filosóficos de seu 
tempo. Ele sofreu considerável influência do platonismo, chegando a empregar sistemas classificatórios dos 
escritos platônicos para reinterpretar a criação em Gênesis.11 Runia observa que, dentre as obras de Platão, 
o Timaeus possui maior relevância e impacto nos textos filônicos, mas sempre vinculado à sua leitura e 
aplicação do Timaeus está a influência predominante da Lei Mosaica, à qual, como judeu, ele jamais deixou 
de demonstrar fidelidade ou reconhecer a devida importancia.12

Dessa forma, ao investigar a influência helênica presente no judaísmo da época, especialmente na 
diáspora judaica, emerge a possibilidade de ter ocorrido uma modalidade de harmonização entre essas 
duas correntes de pensamento, ou ainda, a eventualidade de uma maior integração dos povos gregos nos 
ensinamentos religiosos do Pentateuco. Fílon desempenha um papel fundamental nessa tentativa de 
sincretismo. É ele quem propõe uma reavaliação dos processos judaicos em direção a uma interpretação 
alegórica do texto do Pentateuco. Conforme observa Nascimento:

As orgulhosas palavras de Fílon a respeito do constante desenvolvimento dos ritos judaicos 
dentre os gentios mostram que ele acreditava firmemente na realização de seu sonho do 
Judaísmo como a religião de um mundo inteiro unido pela crença no Deus único, cujo 
mandamento era justiça e humanidade. Desse modo, o conceito “particularista” de Povo 
Eleito submerge na ideia universalista de esclarecimento: a filosofia torna-se o conteúdo da 
mensagem de salvação, e vice-versa.13

Fílon nutria o anseio de incluir as civilizações conhecidas da época dentro da aliança descrita no texto 

8	  Septuaginta denomina o extenso trabalho executado pelos rabinos alexandrinos entre os séculos III e II a.C.
9	  MAIMÔNIDES. Mishneh Torah: Yesodei haTorah – Chapter Two. In: CHABAD.ORG. [s.d.]. Disponível em: https://www.chabad.org/

library/article_cdo/aid/904962/jewish/Yesodei-haTorah-Chapter-Two.htm. Acesso em: 1 junho 2025.
10	 GUINSBURG, Jacob. Do Estudo e da Oração: súmula do pensamento judeu. São Paulo: Perspectiva, 1968, p. 113.
11	 RUNIA, David T. Philo of Alexandria: an annotated bibliography 1987-1996, with addenda for 1937-1986. Leiden: Brill, 2000, p. 384.
12	 RUNIA, 2000, p. 384.
13	 NASCIMENTO, Dax F. M.; MARCONDES, Danilo. Fílon de Alexandria e a tradição filosófica. Revista Metanoia. São João del Rei: 

UFSJ, 2003, p. 59.



130

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

do Pentateuco. Seu trabalho e atividade refletiam essa expectativa singular de que os povos em contato 
com o judaísmo descobririam nele a solução definitiva para as inquietações espirituais que eventualmente 
possuíssem, enquanto simultaneamente atenuava o conceito de um único povo escolhido. Ele sustentava 
que nenhuma nação era autossuficiente e que, ao incorporarem gradualmente os preceitos da Lei judaica 
em suas crenças, substituiriam progressivamente seus valores particulares pelos valores universais do 
Pentateuco.

1.2 ALEXANDRIA NOS TEMPOS DE FÍLON
Alexandria, estabelecida por Alexandre Magno durante o século IV a.C., constituiu uma metrópole 

de singular relevância e prestígio no Império Romano. Localizada estrategicamente entre o Mar 
Mediterrâneo e o Lago Mareotis, a cidade possuía um porto construído artificialmente e destacava-se por 
sua imponente arquitetura, da qual fazia parte o célebre Farol de Alexandria, reconhecido como uma das 
sete maravilhas da Antiguidade. Atingindo aproximadamente quinhentos mil residentes em seu período 
áureo, Alexandria figurava entre as principais cidades romanas, ao lado de Roma e Damasco.14 O contexto 
multicultural e cosmopolita alexandrino exerceu profunda influência sobre Fílon. A cidade distinguia-se 
por seus vastos jardins, amplas avenidas e colunas monumentais.

Alexandre Magno implantou múltiplos núcleos administrativos na cidade, que experimentaram 
rápido crescimento e transformaram-se numa metrópole próspera em atividades e recursos. Alexandria 
também sobressaía como relevante polo cultural, abrigando a célebre Biblioteca, detentora de extensa 
coleção de papiros, além do Museu. A cidade funcionava como local de convergência de diferentes povos e 
centro de estudos e instrução, particularmente nas disciplinas de filologia, filosofia e teología.15

O estabelecimento judaico em Alexandria datava dos tempos de Alexandre Magno, que supostamente 
outorgou aos judeus a prerrogativa de habitar a cidade e usufruir dos mesmos direitos concedidos aos 
gregos. A comunidade judaica floresceu em Alexandria e mantinha uma posição intermediária na estrutura 
social, conquanto não possuísse direitos de cidadania. A cidade dividia-se em distritos, sendo que um 
deles, denominado politeumas16, abrigava a maior concentração populacional judaica do mundo antigo. 
Os judeus alexandrinos desfrutavam de determinados privilégios e mantinham sinagogas distribuídas por 
toda a cidade.17

Fílon, através de seus escritos, demonstra sua afeição pela cidade e sua região, apesar de ser um judeu 
portador da desconfiança ancestral em relação ao Egito. Tratava-se de um homem de intensa religiosidade 
cujo afeto se dividia entre duas metrópoles: Alexandria e Jerusalém. Fílon harmonizava sua devoção 
espiritual com o apreço pelos prazeres proporcionados pela cidade. Ele comparecia às arenas, estabelecendo 
paralelos entre os combatentes e os homens virtuosos; apreciava as tragédias gregas de Eurípides; e tomava 
parte em festivais gastronômicos, relatando tanto os momentos de entrega aos prazeres culinários quanto 
aqueles em que exercia autodomínio através da “razão persuasiva”.18

Contudo, a condição dos judeus em Alexandria transformou-se radicalmente com o estabelecimento 
do Império Romano. Após a vitória de Otávio sobre Antônio na Batalha de Áccio em 31/30 a.C., o Egito 
converteu-se em província romana, ocasionando múltiplas transformações nos estratos sociais e entre os 

14	 FOGAÇA, Renan Gomes; STIGAR, Robson. A hermenêutica da Bíblia em Fílon de Alexandria. Reveleteo. São Paulo, v. 12, n. 22, p. 
89–103, 9 jan. 2019. Disponível em: https://revistas.pucsp.br/reveleteo. Acesso em: 1 junho 2025.

15	 CLÍMACO, Joana Campos. A construção da Alexandria ptolomaica na historiografia contemporânea. Mare Nostrum: Estudos do 
Mediterrâneo Antigo, São Paulo, ano 2010, v. 1, n. 1, p. 26–36, 28 dez. 2010. Disponível em: https://www.revistas.usp.br/marenostrum/
issue/view/7966. Acesso em: 1 junho 2025.

16	 Os politeumas eram subdivisões da cidade de Alexandria, que serviam como distritos governamentais autônomos para várias comunidades 
étnicas. No período antigo, Alexandria era um centro cosmopolita e lar de uma população diversificada, incluindo judeus, gregos e egípcios, 
entre outros. Os politeumas eram estruturas de autogoverno que permitiam a cada grupo étnico gerenciar seus próprios assuntos internos, 
incluindo questões religiosas e legais. Cf. FRASER, Peter M. Ptolemaic Alexandria: volumes I–III. Oxford: Clarendon Press, 1972, p. 38.

17	 FOGAÇA; STIGAR, 2019.
18	 WINSTON, David. Philo of Alexandria: The Contemplative Life, The Giants and Selections. New York: Paulist, 1981, p. 77.



131

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

diferentes grupos populacionais. Um tributo individual denominado laographía foi implementado por 
Augusto em 24/23 a.C., impactando aqueles desprovidos de cidadania em cidades gregas ou romanas. 
Esta tributação iniciou um processo que, após um século, resultou no colapso quase completo da diáspora 
judaica egípcia, similarmente ao ocorrido na Judeia.

Em 38 d.C., sob a administração do prefeito romano Flaco, os judeus alexandrinos sofreram severa 
perseguição. As tensões entre gregos e judeus intensificaram-se com a visita do Rei Agripa da Judeia, e o 
relacionamento já deteriorado entre ambos os grupos se agravou ainda mais com a extinção dos politeumas. 
Fílon encabeçou uma delegação direcionada a Roma buscando a misericórdia do Imperador Calígula. 
Entretanto, a missão foi recebida com escárnio e ofensas, uma vez que Calígula demandava que os judeus 
aceitassem passivamente a instalação de sua estátua no Templo ou se preparassem para o conflito.

Fílon encorajou os judeus a demonstrarem coragem perante tal circunstância, declarando que 
não empreenderiam guerra contra Calígula, mas prefeririam a morte a testemunhar a violação de suas 
leis.19 Apenas o falecimento de Calígula proporcionaria algum respiro temporário para uma conjuntura 
progressivamente adversa e perigosa. Tal como na Judeia, ocorreu uma cisão entre os judeus alexandrinos. 
Os mais abastados e influentes, incluindo banqueiros e mercadores, não demonstravam interesse em 
romper com gregos e romanos, enquanto os judeus menos favorecidos de Alexandria não vislumbravam 
possibilidade de convivência harmoniosa com os gregos.

Não obstante os esforços de Fílon, a diáspora judaica egípcia foi dissolvida após seu falecimento, em 
consequência dos eventos trágicos entre romanos e judeus na Judeia em 70 d.C. A cidade de Alexandria 
igualmente perdeu sua vitalidade como polo intelectual com a expansão do cristianismo e, posteriormente, 
do islamismo, encerrando assim sua era dourada na Antiguidade. A trajetória da comunidade judaica 
alexandrina constitui um testemunho das transformações políticas, tensões sociais e repercussões da 
dominação romana na região.20

1.3 A REALIDADE RELIGIOSA NA JUDEIA DO PERÍODO DO SEGUNDO 
TEMPLO

Para uma adequada compreensão do objeto de estudo, torna-se imprescindível examinar a 
estrutura da sociedade judaica. É evidente para os estudiosos contemporâneos que se dedicam a analisar 
os componentes constitutivos da sociedade judaica deste período que não existia uniformidade de 
pensamento e conduta. Nos relatos neotestamentários, observa-se nos evangelhos a presença de múltiplos 
grupos interagindo em diversos ambientes sociais. As populações da Galileia distinguiam-se em vários 
aspectos daquelas que residiam na Judeia, assim como as demais comunidades judaicas distribuídas pelo 
Império Romano apresentavam particularidades específicas das regiões onde se estabeleceram.

Não obstante, de modo geral, os judeus do século I a.C. procuravam observar os preceitos contidos 
no Pentateuco e na tradição oral, incluindo as festividades, os rituais de purificação e os sacrifícios. Uma 
das questões mais polêmicas, entretanto, referia-se à maneira como tais preceitos deveriam ser cumpridos. 
Diversos grupos se propuseram a apresentar a forma mais fiel ao texto sagrado para observar todos os 
mandamentos da Lei. Em Jerusalém, nas proximidades das antigas escadarias do Templo de Salomão, no 
que atualmente constitui parte do parque arqueológico do Davidson Center, foram descobertas numerosas 
Mikva’ot (מקואות) – os reservatórios destinados aos banhos de purificação para aqueles que iriam oferecer 
sacrifícios no templo. Pela quantidade identificada, percebe-se a relevância atribuída ao cumprimento dos 
preceitos legais da forma mais rigorosa possível.21

19	 PHILO, Judaeus. The works of Philo: complete and unabridged. Tradução: C. D. YONGE. [S. l.: s. n.], 1969. 1181 p. Acesso ao tratado 
On the Embassy to Gaius. Disponível em: https://archive.org/details/the-complete-works-of-philo-complete-and-unabridged/page/n1/
mode/2up. Acesso em: 1 junho 2025.

20	 FOGAÇA; STIGAR, 2019.
21	 MAZAR, Eilat. The Complete Guide to the Temple Mount Excavations. Jerusalém: Shahom Academic Research and Publishing, 2002, 

p. 61.



132

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

O período final do Segundo Templo na história judaica caracterizou-se pela diversidade de grupos 
religiosos e filosóficos, cada qual com suas próprias concepções e práticas. Flávio Josefo, historiador e 
erudito judeu do século I d.C., desenvolveu uma categorização desses grupos em quatro correntes filosóficas 
distintas. Esta sistematização de Josefo oferece uma melhor compreensão da pluralidade de perspectivas 
vigentes na época e suas consequências no cenário religioso e político da Judeia. Segundo Josefo, os quatro 
principais grupos filosóficos judaicos eram os fariseus, saduceus, essênios e zelotes.

Cada uma dessas correntes possuía suas próprias exegeses do Pentateuco, seus rituais religiosos e suas 
perspectivas políticas. Estes diferentes movimentos representavam não somente divergências doutrinárias 
e filosóficas, mas também orientações políticas e sociais diferenciadas. Esta pluralidade exerceu um papel 
fundamental nos conflitos internos e nos acontecimentos que culminaram na destruição do Templo 
em 70 d.C. Por meio de suas obras, como “Antiguidades Judaicas” e “Guerra Judaica”, obtêm-se dados 
pormenorizados sobre as concepções destes grupos, bem como seu posicionamento político e religioso.

Segundo Josefo, os fariseus constituíam um grupo judaico proeminente durante o período do 
Segundo Templo, caracterizado por sua interpretação minuciosa da Lei de Moisés e valorização da tradição 
oral. Compostos principalmente por membros da classe média, gozavam de ampla aceitação popular e 
sustentavam crenças na imortalidade da alma, ressurreição dos mortos e existência de seres angelicais. 
Distinguiam-se por sua rigorosa observância dos mandamentos religiosos, práticas de purificação e 
pelo princípio de que a devoção não se limitava ao Templo, devendo permear todos os aspectos da vida 
cotidiana. Priorizavam a educação religiosa e o estudo das Escrituras como elementos centrais na busca da 
santidade.22

No âmbito político e social, os fariseus adotavam uma postura moderada, não buscando independência 
política como os zelotes nem possuindo influência sacerdotal como os saduceus. Sua estratégia consistia 
em influenciar a sociedade judaica através de suas práticas éticas, morais e religiosas, mantendo uma atitude 
relativamente conciliatória com as autoridades romanas. Embora Josefo, sendo ele próprio um fariseu 
convertido, apresente uma perspectiva favorável ao grupo, é necessário considerar que suas descrições 
podem ter sido adaptadas ao contexto romano para evitar confrontos com as autoridades imperiais. 
Mesmo assim, os fariseus eram reconhecidos como líderes religiosos respeitados e desempenhavam papel 
fundamental na preservação da identidade religiosa judaica.23

Os saduceus constituíam uma facção sacerdotal e aristocrática que emergiu como grupo distintivo 
durante o período do Segundo Templo, mantendo forte vinculação com o sacerdócio e o Templo de 
Jerusalém. Conforme descrito por Flávio Josefo, tratava-se de um grupo privilegiado e influente, formado 
predominantemente por membros da classe sacerdotal e da elite social. Sua característica mais marcante 
residia na interpretação restritiva da Lei de Moisés, rejeitando as tradições orais e enfatizando a aderência 
estrita ao texto escrito da Torah. Diferenciavam-se teologicamente dos fariseus ao negarem a ressurreição 
dos mortos e a existência de anjos e espíritos, posicionando-se como defensores de uma ortodoxia religiosa 
baseada exclusivamente nas Escrituras.24

No âmbito político, os saduceus mantinham estreita colaboração com as autoridades romanas, 
exercendo significativa influência política e priorizando a manutenção da ordem e estabilidade social, 
frequentemente em detrimento dos interesses dos grupos populares. Esta proximidade com o poder romano 
gerava tensões e conflitos com outras facções judaicas, particularmente com os zelotes, que rejeitavam 
qualquer forma de colaboração com o domínio estrangeiro. Sua postura colaboracionista refletia tanto sua 
posição privilegiada na estrutura social quanto sua estratégia de preservação do status quo que lhes garantia 

22	 JOSEFO, Flávio. Antiquities of the Jews. [S.l.]: Project Gutenberg, [s.d.]. Disponível em: http://www.gutenberg.org/ebooks/2848. Acesso 
em: 1 junho 2025. Livro XIII, cap. 10, § 5; livro XVII, cap. 2, § 4; livro XIII, cap. 10, § 5.

23	 MASON, Steve. Flavius Josephus on the Pharisees: a composition-critical study. Leiden: Brill, 1990, p. 325.
24	 JOSEFO, Antiquities..., XVIII.1.4; XIII.10.6, online.



133

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

poder e influência.25

Os essênios constituíam uma seita judaica que prosperou durante o período do Segundo Templo, 
caracterizada por sua busca de pureza e devoção religiosa extrema. Conforme relatado por Flávio 
Josefo, viviam em comunidades isoladas nas regiões desérticas da Judeia, especialmente em Qumran, 
organizando-se de forma comunitária baseada na igualdade e partilha de bens. Distinguiam-se por sua 
rigorosa observância da Lei de Moisés, práticas intensivas de purificação através do batismo, abstinência de 
alimentos considerados impuros e dedicação ao estudo das escrituras sagradas. Possuíam uma perspectiva 
apocalíptica, acreditando na iminente chegada do Messias e no juízo final, além de praticarem medicina 
natural e terapias alternativas.26

Diferentemente dos fariseus e saduceus, os essênios mantinham-se deliberadamente afastados dos 
assuntos políticos da época, adotando uma postura isolacionista que não diminuía, contudo, sua influência 
religiosa e social. Sua importância transcendeu seu período histórico, como evidenciado pelas descobertas 
arqueológicas dos Manuscritos do Mar Morto em Qumran, que revelaram a profundidade de seus 
conhecimentos escriturísticos e práticas religiosas. Embora separados das principais correntes judaicas, sua 
dedicação exemplar à observância da Lei e à piedade religiosa consolidou seu papel como guardiões de uma 
tradição judaica rigorosamente preservada.27

Há, por fim, os zelotes. Eles representavam um grupo radical e nacionalista que emergiu durante o 
período do Segundo Templo, caracterizando-se como fervorosos defensores da independência judaica e 
opositores intransigentes do domínio romano na Judeia. O termo “zelotes”, derivado do grego zelos (zelo 
ou entusiasmo), refletia sua disposição em empregar a violência para alcançar seus objetivos de restauração 
da soberania judaica sobre a terra de Israel. Rejeitando qualquer forma de submissão ao poder romano, 
engajavam-se em ações militantes e táticas guerrilheiras contra as forças ocupantes, sendo liderados por 
figuras carismáticas que buscavam mobilizar o povo judeu em prol da libertação nacional.28

A atuação dos zelotes gerou impacto significativo na sociedade judaica, provocando conflitos 
violentos com as forças romanas e intensificando as tensões regionais. Sua participação na Grande Revolta 
Judaica culminou tragicamente na destruição do Templo de Jerusalém em 70 d.C., conforme descrito 
por Flávio Josefo.29 Embora tenham sido derrotados pelos romanos, seu legado de resistência continuou 
inspirando movimentos futuros. Esta diversidade de grupos judaicos - fariseus, saduceus, essênios e zelotes 
- com suas distintas interpretações da Lei e posicionamentos políticos, estabelece o contexto necessário 
para compreender o papel singular de Fílon e sua incorporação de elementos filosóficos helênicos na 
interpretação da Torah.

2. O DESTINO DAS ALMAS NO PENSAMENTO GREGO CLÁSSICO
Componente fundamental deste período histórico, os gregos posteriormente substituíram a 

hegemonia persa em toda a região, introduzindo o fundamento filosófico necessário para a análise do 
texto De Somniis de Fílon. Uma indagação que emerge refere-se a qual civilização exerceu influência sobre 
a outra. Possivelmente inseparáveis, o pensamento dualista zoroástrico e as concepções sobre o destino 
das almas nos tratados filosóficos sugerem um intercâmbio de conteúdos entre ambos os povos. Um dos 
pioneiros a abordar na cultura grega a temática do destino das almas, possivelmente o precursor dentro 
da tradição filosófica grega, foi Pitágoras de Samos (570 - 495 a.C.), pensador e matemático originário 
da região jônica, cujos ensinamentos ecoaram através da história e foram conservados por seus discípulos 

25	 JOSEFO, Flávio. The Wars of the Jews; Or, The History of the Destruction of Jerusalem. [S.l.]: Project Gutenberg, [s.d.]. Disponível em: 
http://www.gutenberg.org/ebooks/2850. Acesso em: 1 junho 2025.

26	 JOSEFO, The Wars..., livro II, cap. 8, § 2, online.
27	 JOSEFO, Antiquities..., XV.10.4, online.
28	 JOSEFO, The Wars..., livro IV, cap. 3, § 10, online.
29	 JOSEFO, The Wars..., livro V, cap. 6, § 3, online.



134

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

e seguidores, denominados pitagóricos30. Uma das principais referências sobre a doutrina pitagórica da 
metempsicose encontra-se em Porfírio de Tiro, que declara:

No entanto, para todos era especialmente notória sua afirmação de que a alma era primeiro 
imortal, e logo se transladava a outras espécies de seres vivos, e, além disso, que o que aconteceu 
em alguma ocasião, em certos momentos da história, aconteceria de novo; e simplesmente 
nada de novo havia. Ele também garantia que tudo que era da natureza viva já existia, e era 
preciso considerá-lo da mesma origem. Com efeito, diz-se que Pitágoras foi o primeiro que 
introduziu essas crenças na Grécia.31

A metempsicose pitagórica e suas particularidades constituem elementos fundamentais para 
a compreensão do desenvolvimento do conceito de destino das almas neste período. Previamente à 
discussão da metempsicose pitagórica, torna-se necessário esclarecer a distinção entre metempsicose e 
metensomatose. Enquanto a metensomatose designa a transmigração da alma através de diferentes corpos 
durante a existência, a metempsicose aborda o conceito inverso, sendo a transmigração do corpo através 
de várias almas.

2.1 AS DIFERENTES CONCEPÇÕES QUE ENVOLVEM A METEMPSICOSE
A metempsicose pitagórica e suas particularidades constituem elementos fundamentais para a 

compreensão do desenvolvimento do conceito de destino das almas neste período. Previamente à análise 
da metempsicose pitagórica, torna-se necessário elucidar a distinção entre metempsicose e metensomatose. 
Enquanto a metensomatose designa a migração da alma através de diversos corpos durante a existência, a 
metempsicose articula o conceito inverso, sendo a migração do corpo através de múltiplas almas.

Embora a metempsicose tenha encontrado poucos seguidores ao longo da tradição filosófica, a 
metensomatose obteve maior aceitação, inclusive entre os filósofos antigos. Contudo, é relevante observar 
que o termo “metempsicose” passou a ser empregado inadequadamente para designar o conceito de 
“metensomatose”. Esta diferenciação entre as duas noções é crucial para a compreensão da crença de que 
uma mesma alma pode vivificar corpos distintos, sejam humanos, animais ou vegetais.32

Ademais, no âmbito filosófico pitagórico, a palingênese assume um papel relevante. Ela refere-se 
ao renascimento da alma em um corpo quantas vezes fosse necessário, buscando libertar-se das paixões 
corporais e adquirir conhecimento que conduza à verdade. Para Pitágoras, o corpo físico é indispensável 
como instrumento para o movimento e a inteligência da alma.

Através da palingênese, a alma experimenta um processo de purificação e evolução, contribuindo 
para o aperfeiçoamento e a refinação da própria estrutura física. Embora esta ideia seja mais característica 
do pensamento oriental, Pitágoras a introduziu na cultura grega, influenciado pelos pensadores egípcios 
e babilônicos33. Para os adeptos dos ensinamentos pitagóricos, como Porfírio e Empédocles, a vasta 
sabedoria demonstrada pelo filósofo resultava das múltiplas transições que ele havia experimentado na 
esfera terrestre, indicando o conceito da reminiscência.34

Com base neste fundamento, ecos dos ensinamentos pitagóricos são identificados nos textos de Platão 
(428 – 348 a.C.) e Aristóteles (384 – 322 a.C.), que prosseguem elaborando este sistema interpretativo 
dos acontecimentos cotidianos e do propósito último do ser humano. Platão articula sua concepção 
sobre a palingênese como uma possibilidade para a alma aprender e evoluir. Para Platão, o processo de 
renascimento oferece à alma a oportunidade de desenvolver suas faculdades intelectuais e atingir um nível 
30	 O estudo sobre as fontes dos escritos pitagóricos é motivo de debates entre os comentaristas modernos: Walter Burkert, Charles Kahn, 

Gabriele Cornelli, Giovanni Reale, Alberto Bernabé. Cf. PEREIRA, Angelo Balbino Soares. A Teoria da Metempsicose Pitagórica. 2010. 
120 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Instituto de Ciências Humanas, Universidade de Brasília, Brasília, 2010, p. 17.

31	 PORFÍRIO. Vida de Pitágoras, Argonáuticas Órficas, Himnos Órficos. Espanha: Gredos, 1987, p. 45 (tradução nossa).
32	 PEREIRA, 2010, p. 63.
33	 PEREIRA, 2010, p. 64.
34	 O conceito da reminiscência ou anamnese pode ser interpretado como recordação, lembrança ou memória. O termo anamnese significa 

literalmente “perda do esquecimento”, um elemento fundamental na doutrina da metempsicose pitagórica para a apreensão do conhecimento. 
Cf. PEREIRA, 2010, p. 79



135

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

de conhecimento superior, aproximando-se das formas eternas e ideias universais, conforme evidenciado 
em seu tratado Menon.35

Em sua obra Fédon36, Platão desenvolve o conceito de palingênese como a convicção de que a alma 
é imortal e experimenta ciclos de renascimento após o falecimento do corpo físico. Segundo Platão, a 
alma preserva consigo as recordações e conhecimentos obtidos em existências anteriores, tendo como 
meta alcançar a verdade e a sabedoria através de múltiplas encarnações. Para Platão, a alma possuía uma 
capacidade natural de buscar o conhecimento, desde que controlasse seus impulsos mais profundos.

Em seu texto Fédro, ele desenvolve as subdivisões internas dos sentimentos humanos, criando uma 
analogia de um auriga conduzindo dois cavalos, conhecido como o mito da parelha alada. Nesta alegoria, 
a alma humana é dividida em três componentes: o auriga, condutor da parelha, responsável pela razão e 
decisões; o cavalo nobre, que procura seguir a virtude e os conceitos mais elevados do conhecimento, sendo 
extremamente obediente; o cavalo inferior, que busca satisfazer os desejos mais carnais, sendo desobediente 
e necessitando de correção para manter-se no caminho correto.37

Segundo a perspectiva platônica, a alma buscava libertar-se de suas paixões terrenas devido ao 
sofrimento que estas lhe infligiam. Dentro dos ciclos milenares descritos pelo autor, a cada mil anos tornava-
se necessário que as almas escolhessem em quais corpos iriam habitar. Se conseguissem viver um período 
livre de transgressões, evitando as inclinações da luxúria e prazeres mundanos, poderiam permanecer sem 
pecado e ascender progressivamente em direção aos céus. Do contrário, sua inclinação provocaria sua queda 
no esquecimento mental, perdendo a recordação das verdades celestiais que outrora partilharam, buscando 
uma satisfação efêmera, visto que a verdadeira satisfação da alma só pode ser alcançada pela verdade que 
emana dos deuses.38 Esta luta permanente continuará ecoando na história do pensamento filosófico grego, 
exercendo influência sobre várias culturas que mantiveram contato com o pensamento helenístico.

No aprimoramento do conceito sobre o destino das almas após a morte, Aristóteles desempenha 
um papel crucial na expansão da interpretação dos escritos de Pitágoras e Platão. Aristóteles elabora uma 
concepção complexa da alma, considerando-a como a forma substancial do corpo humano. Para ele, a 
alma é responsável pela vida, atividades e funções vitais do indivíduo. Ela constitui o princípio organizador 
e vitalizador do corpo, conferindo-lhe suas características e potencialidades.39 Aristóteles não advoga 
explicitamente a imortalidade da alma como Platão. Contudo, ele sustenta que a alma possui uma dimensão 
racional e divina, denominada “intelecto ativo”. Este intelecto ativo é independente do corpo e possui 
existência eterna, sendo capaz de contemplar as verdades universais e imutáveis.40

Para Aristóteles, a alma está intrinsecamente vinculada ao corpo durante a existência terrena. A alma 
constitui a forma do corpo e dele depende para exercer suas funções. Ele argumenta que a separação entre 
alma e corpo é inconcebível, pois a alma é a causa do ser vivo e só existe enquanto o corpo permanece vivo.41 
Aristóteles postula que, após a morte, a alma não mantém atividade consciente nem sensação. Ele sustenta 
que a felicidade e o bem-estar da alma estão intimamente conectados à sua união com o corpo e à realização 
de suas potencialidades durante a vida. Portanto, o destino das almas está inerentemente relacionado à sua 
existência enquanto vivas.42

Diante desta exposição das correntes fundadoras dos conceitos norteadores sobre o destino das almas, 
procede-se ao entendimento dos elementos presentes na comunidade judaica de Jerusalém e à identificação 
35	 PLATO. Meno and Other Dialogues: Charmides, Laches, Lysis, Meno. Tradução: Robin Waterfield. New York: Oxford University Press 

Inc., 2005, p. 113.
36	 PLATO, 2005, p. 123.
37	 PLATÃO. Fedro. Lisboa: Guimarães Editores, 2000, p. 74.
38	 PLATÃO, 2000, p. 61.
39	 ARISTÓTELES. De Anima: Livros I – III. Tradução: Lucas Angioni. Campinas: IFCH/Unicamp, 1999, p. 33.
40	 ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Tradução: Leonel Vallandro, Gerd Bornheim. São Paulo: Nova Cultural, 1991, p. 50.
41	 HEIDEGGER, Martin. Metafísica de Aristóteles 1-3: Sobre a essência e a realidade da força. 2.ed. rev. Petrópolis: Vozes, 1990, p. 31.
42	 ARISTÓTELES, 1991, p. 60.



136

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

dos pontos de convergência e distanciamento da interpretação filônica deste tema, particularmente em sua 
análise de Gênesis 28. A questão a ser respondida é: como Fílon interpreta o episódio de Jacó e a escada 
celestial em relação ao destino das almas? De que maneira sua leitura do texto bíblico incorpora elementos 
do pensamento grego sobre a jornada pós-morte? Como sua interpretação do sonho de Jacó se distingue 
das perspectivas tradicionais judaicas sobre o que acontece após a morte?

2.2 FÍLON E O SONHO DE JACÓ: REENCARNAÇÃO E DESTINO DAS AL-
MAS

A seguir, apresenta-se uma análise do conteúdo da obra De Somniis, sua perspectiva dos elementos 
presentes na narrativa do livro de Gênesis e a passagem em que Fílon aparenta empregar os elementos 
textuais filosóficos gregos para interpretar o trecho que acabou de ser traduzido. É relevante destacar que 
De Somniis I, originalmente, constituiria o segundo tratado de uma pequena série que abordava diferentes 
categorias de sonhos, conforme informa o próprio autor no primeiro verso desta obra.43 Lamentavelmente, 
o primeiro tratado sobre sonhos elaborado por Fílon foi perdido.

Apresenta-se abaixo um breve quadro demonstrando as passagens do texto bíblico examinadas por 
Fílon, bem como a classificação proposta pelos estudiosos da matéria:

Tratados Texto Bíblicos

Livro I

Livro II

De Somniis I
Genesis 28 e 31

Livro III

De Somniis II
Genesis 37 e 40-41

Segundo Rios, a obra De Somniis integra um conjunto de tratados filônicos sobre o livro de Gênesis, 
constituindo um comentário alegórico do primeiro livro da Lei. Este conjunto recebeu a denominação 
de Alegorias da Lei.44 Reproduzimos a seguir uma tabela extraída da obra de Samuel Sandmel, seguindo 
a classificação por ele apresentada, contendo o título da obra em latim, sua tradução correspondente e a 
passagem do texto bíblico que inaugura cada tratado45:

Título em Latim Tradução Texto Bíblico

Legum Allegoriae I Alegorias da Lei I Gn 2.1-3, 5-14

Legum Allegoriae II Alegorias da Lei II Gn 2.18;3.1

Legum Allegoriae III Alegorias da Lei III Gn 3.8-19

De Cherubim Sobre o Querubim Gn 3.24;4.1

De Sacrificiis Abelis et Caini Os sacrifícios de Abel e Caim Gn 4.2-4
Quod Deterius Potiori Insidiari 

Soleat Que o pior está a ponto de atacar o melhor Gn 4.8

De Posteritate Caini Sobre a posteridade de Caim Gn 4.16

De Gigantibus Sobre os Gigantes Gn 6.1-4

43	 PHILO, 1969, “De Somniis I”, VIII, (1.1)
44	 RIOS, César Mota. A alegoria na tessitura de Fílon de Alexandria: estudo a partir da obra filônica com ênfase em Sobre os Sonhos I. Orientador: 

Jacyntho Lins Brandão. 2009. 195 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Programa de Pós-graduação em Estudos Literários da Faculdade 
de Letras, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2009, p. 107.

45	 RIOS, 2009, p. 108.



137

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Quod Deus Immutabilis Sit Sobre a imutabilidade de Deus Gn 6.4-12

De Agricultura Sobre a Agricultura Gn 9.20-21

De Plantatione Sobre a Plantação Gn 9.20

De Ebrietate Sobre a Embreaguês Gn 9.20-29

De Sobrietate Sobre a Sobriedade Gn 9.24-27

De Confusione Linguarum Sobre a confusão das línguas Gn 9.1-9

De Migratione Abrahami Sobre a Migração de Abraão Gn 12.1-3

Quis Rerum Divinarum Heres Sit Quem é o herdeiro das coisas divinas Gn 15.2-18

De congressu Quaerendae 
Eruditionis Gratia

Sobre o encontro com a finalidade da 
educação Gn 19.1-6

De Fuga et Inventione Sobre fuga e encontro Gn 16.9;11-12

De Mutatione Nominum Sobre a mudança de nomes Gn 17.1-5;15-22

De Somniis I Sobre os Sonhos I Gn 27.12-15

De Somniis II Sobre os Sonhos II Gn 37.7-10

Rios (2009) prossegue:
Em notas, Sandmel observa que se perdeu o primeiro tratado sobre os sonhos e que o livro 
Sobre a Plantação costuma ser entendido como o livro segundo de Sobre a Agricultura. A 
estas observações, devo acrescentar que, atualmente, tende-se a considerar Sobre os Gigantes 
e Sobre a imutabilidade de Deus como originalmente constituintes de uma unidade literária 
(RUNIA, 1987, p. 106). Ademais, deve-se assinalar que, nos manuscritos, Alegorias da Lei I 
e Alegorias da Lei II são partes de um único tratado, enquanto Alegorias da Lei III é chamado 
livro segundo (BORGEN, 2005, p.124).46

O tratado De Somniis integrava este conjunto de estudos sequenciais do primeiro livro da Lei de 
Moisés, caracterizado pela abundância de interpretações alegóricas dos mais diversos temas contidos no 
texto bíblico.

É relevante destacar o método analítico empregado por Fílon. Diversos estudiosos procuraram 
identificar as conexões entre a análise filônica dos textos bíblicos e os estilos hermenêuticos presentes 
nos filósofos gregos de sua época, com o intuito de compreender quais influências o escritor alexandrino 
incorporava em sua interpretação. Segundo Rios (2009), “não é possível encontrar, na obra de Fílon, 
uma referência nominal específica que identifique a tradição de alegoristas na qual ele se enquadrava”.47 A 
hermenêutica filônica caracteriza-se por sua tentativa de harmonizar as escrituras judaicas com a filosofia 
grega. Ele elaborou uma abordagem que priorizava a alegoria e a interpretação simbólica dos textos 
sagrados. Sua hermenêutica sofreu influência do platonismo, mas também integrou elementos da tradição 
judaica e do estoicismo.

Fílon sustentava que a interpretação alegórica possibilitava revelar significados mais profundos e 
universais contidos nas Escrituras. Ele enxergava os relatos bíblicos como expressões simbólicas de verdades 
espirituais e filosóficas. Ao empregar a alegoria, Fílon procurava transcender a interpretação literal e 
atingir um nível mais profundo de compreensão. Por exemplo, ele interpretava personagens bíblicos como 
alegorias de conceitos e virtudes abstratas. Esta abordagem permitia a Fílon harmonizar os textos com 
sua perspectiva filosófica. É fundamental ressaltar que este tipo de interpretação não é realizado de forma 
negligente ou mesmo mecânica. 

46	 RIOS, 2009, p. 108.
47	 RIOS, 2009, p. 90.



138

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Compreendendo que Fílon não apenas procurava apresentar sua interpretação de modo a comunicar-
se com a sociedade na qual estava inserido, com a intenção, possivelmente, de demonstrar os preceitos do 
Pentateuco, fonte única de sabedoria verdadeira para ele, mas também extrair do texto bíblico elementos 
subjacentes à interpretação superficial, prossegue-se na tentativa interpretativa do conteúdo da obra De 
Somniis e sua aplicação ao Pentateuco.

2.2.1 Fílon e as categorias dos sonhos
Segundo Reddoch, Fílon apresenta três categorias de sonhos em seu tratado. Estas categorias 

representam os tipos de sonhos que são enviados com a tendência de trazer predições futuras aos receptores 
ou informações ainda desconhecidas.48 A primeira categoria de sonhos é a mais evidente, provinda 
diretamente de Deus, dispensando interpretação. A segunda está vinculada ao espírito do universo, que 
auxilia no esclarecimento do conteúdo da mensagem. A terceira, por sua vez, é a mais enigmática, sendo 
recebida pela alma do sonhador e dependendo desta para extrair seu conteúdo explicativo.

A característica mais relevante, contudo, reside na distinção de clareza existente em cada categoria de 
sonho. Como já mencionado, Fílon procura apresentar, no primeiro livro de seu tratado sobre sonhos, sua 
interpretação para a segunda categoria. Ele demonstra que grande parte da interpretação do sonho reside 
na capacidade específica do sonhador. Conforme expresso em seu segundo livro do tratado, o exemplo da 
visão da escadaria no sonho de Jacó, embora enigmático, não teria seu conteúdo completamente oculto 
daqueles que possuíssem habilidade de visualizar com grande sensibilidade e competência.49

Fílon procede à análise de vários elementos que envolvem a narrativa do sonho de Jacó, interpretando 
outras passagens para exemplificar e fundamentar suas alegorias. Com isso, ele revela parte de sua 
concepção sobre a subdivisão dos elementos presentes nesta existência, muito semelhante ao que havia 
realizado Aristóteles ao buscar categorizar os elementos formadores do universo, evidenciando que apenas 
os homens dotados de percepção específica podem contemplar e compreender tal divisão, sendo as partes 
a terra, a água, o ar e o céu (ou éter50).51

Ele prossegue desenvolvendo sua argumentação, apresentando a situação do ser humano mais 
habilitado diante dos desafios da vida. Conforme relatado na narrativa de Jacó, após ter recebido a bênção 
da primogenitura obtida por meio de seu pai Isaac, sua mãe recomenda que ele se afaste de seu irmão Esaú, 
devido à ira deste contra Jacó. A recomendação de Rebeca é que ele viaje até Harã, terra de seu tio Labão, e 
ali permaneça por algum tempo.52 Fílon emprega este exemplo para demonstrar que, em sua interpretação, 
o significado de Harã é como se fosse uma grande cidade dos sentidos externos, daqueles que não possuem 
a capacidade interior de buscar as virtudes superiores. Por essa razão, Labão, homem incapaz de perceber 
qualquer coisa que transcenda os sentidos externos, como o toque, o odor e as outras faculdades humanas, 
considera Harã como sua terra, enquanto Jacó, um buscador das virtudes internas que transformam e 
purificam a alma, é apenas um imigrante temporário, que sempre anseia o retorno à sua terra de origem.53

Fílon amplia seu raciocínio apontando para a evidência da situação de uma pessoa que busca essas 
virtudes interiores, já que este indivíduo não permanecerá na terra dos sentidos externos, mas apenas 
residirá lá o tempo necessário para satisfazer os desejos intrínsecos do corpo ao qual está unido enquanto 
viver. Aqui reaparece a concepção platônica do aprisionamento da alma pelo corpo, e o anseio desta de se 
libertar e retornar para o convívio das criaturas celestiais. Ele ainda incorpora em sua exposição a figura de 
48	 REDDOCH, M. Jason. Enigmatic dreams and onirocritical skill in De Somniis 2. In: The Studia Philonica Annual, Vol. XXV. Atlanta: 

SBL, 2013, p. 2.
49	 PHILO, 1969, “De Somniis II”, I, (2.3).
50	 Éter é a denominação do quinto elemento, também chamado quintessência, distinto dos outros quatro elementos formadores de todos os 

objetos presentes no universo - terra, ar, fogo e água -, porém, diferentemente destes, imutável, e que ocupava o espaço superior à existência 
comum da terra.

51	 PHILO, 1969, “De Somniis I”, VII, (1.39)
52	 BÍBLIA, 2005, p.20.
53	 PHILO, 1969, “De Somniis I”, VIII, (1.45-1.46).



139

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

outro patriarca, Abraão, apontando para o registro que indica ter ele 75 anos de idade quando partiu de 
Harã.54 Abraão, assim como Jacó, não conseguiria subsistir durante um longo período neste local, já que 
uma de suas grandes virtudes era a sabedoria, em contraste com seu pai, Terá, que viveu até o fim de seus 
dias nessa localidade (conforme Gênesis 11:32).55

Esta constitui uma alegoria fundamental para a compreensão do que pode significar a expressão 
empregada por Fílon a respeito da reencarnação, pois neste trecho de seu tratado ele aborda como deve ser 
orientada a mente do ser vivente que busca alcançar os mais elevados níveis do intelecto, com a intenção de 
afastar de diante de si tudo que possa obstruir seu progresso ou retardar seu avanço. Ao explicar o sentido 
de Harã para o homem, ele apresenta como as duas figuras representadas, Abraão e Terá, funcionam como 
arquétipos do comportamento divergente do ser humano, muito semelhante à ideia do auriga com os dois 
cavalos, um nobre e um inferior, descrita no diálogo platônico Fedro, mencionado anteriormente.

Terá representa o ser humano que, tendo consciência da existência de uma sabedoria superior, 
empreende a busca deste conhecimento, levando consigo tudo o que possui e todos que o cercam. Mas, 
sendo incapaz de desfrutá-la, acaba apenas rodeando-a, em vez de se dedicar ao princípio elementar do 
conhecimento, que é conhecer a si mesmo. O resultado disso é que o indivíduo passa a se ocupar da busca 
por outros conhecimentos superiores a si mesmo, conhecimentos infrutíferos para a elevação da sua alma, 
em vez de voltar seus pensamentos das coisas do alto, incompreensíveis para os meros mortais, e buscar 
compreender a si mesmo, alcançando assim a felicidade que é permitida aos homens. Fílon apresenta esse 
anseio de conhecimento como Terá para os hebreus e como Sócrates para os gregos. Para ele, Sócrates viveu 
uma longa jornada buscando adquirir conhecimento de si mesmo, sem jamais dirigir sua atenção para 
assuntos além de si, e ainda assim não conseguiu atingir essa virtude superior.

Já Terá representa o princípio fundamental proposto a todos os homens, de que todos os homens 
devem conhecer a si mesmos, pelo qual, ao ser colocado em prática, transforma o indivíduo em um 
fornecedor de bons frutos para alimentar os que desejam buscar tais virtudes, de forma que os frutos de 
moralidade elevada possam preencher e salvar os que o buscam. Fílon indica que um dos que foram capazes 
de conhecer profundamente a si mesmo, transformando-se num distribuidor de virtudes aos outros, 
foi Abraão. Ele, após adquirir conhecimento a respeito de todos os desejos que seus sentidos pudessem 
demandar, conseguiu se desvencilhar desses desejos, buscando um conhecimento superior, que é o do 
próprio Deus. E este é resultado natural da sequência de eventos. Aquele que compreende completamente 
a si mesmo, também reconhece o completo vazio da criatura, passando a compreender melhor o criador.56

2.2.2 Fílon e as o destino das almas
Ao examinar a seção onde Fílon desenvolve sua exegese do sonho de Jacó, chegamos ao ponto 

central da investigação. Posteriormente será oferecida uma proposta tradutória desta passagem, visando 
avaliar, através dos recursos disponíveis, as possíveis intenções autorais ou alternativas interpretativas que 
este texto poderia sustentar. Até este momento, Fílon havia estabelecido sua cosmologia sobre as divisões 
universais.57 Em sua análise onírica, ele identifica a escada como símbolo do elemento aéreo, domínio 
habitado por entidades incorpóreas. Esta estrutura funcionaria como ponte conectiva entre o plano 
terrestre - base sustentadora da cúpula celestial - e as esferas superiores, residência dos seres virtuosos. O 
movimento ascendente e descendente dos anjos simboliza a vontade divina de estabelecer comunicação 
com suas criaturas, que, cientes de sua própria limitação, preferem mediadores para amenizar o terror do 
encontro direto.58

54	 BÍBLIA, 2005, p.8.
55	 PHILO, 1969, “De Somniis I”, VIII, (1.47).
56	 PHILO, 1969, “De Somniis I”, X, (1.52-1.60).
57	 PHILO, 1969, “De Somniis I”, XXII, (1.133).
58	 BÍBLIA, 2005, p.57.



140

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Estes intermediários celestiais funcionariam como veículos da palavra divina direcionada à 
humanidade, capacitando-a a transformar sua natureza corrupta e instável numa orientação dirigida a ideais 
superiores. Em outras palavras, tais emissários exercem função dupla: transportam súplicas humanas à 
divindade e comunicam mandamentos divinos ao mundo terrestre. Para Fílon, este espaço aéreo não abriga 
apenas os anjos transitórios da escada, mas constitui o repositório de todas as almas criadas, indicando sua 
existência prévia - conceito notavelmente análogo à doutrina platônica da metempsicose. 

Fílon argumenta que o Criador, tendo destinado vida a todos os ambientes cósmicos - criaturas 
terrestres e aquáticas para os elementos inferiores, astros para povoar o éter - necessariamente povoaria esta 
região intermediária com seres incorpóreos. Sua justificativa baseia-se no fato de que esta esfera constitui 
o núcleo vital dos demais ambientes visíveis, assemelhando-se a uma metrópole densamente habitada por 
cidadãos eternos e incorruptíveis, almas em quantidade equivalente às estrelas.59 Nesta formulação, Fílon 
demonstra significativa convergência com os pressupostos platônicos sobre a imortalidade anímica.

Neste ponto, Fílon expõe sua visão, claramente fundamentada na filosofia platônica: certas almas 
dirigem-se à terra para se unirem a corpos mortais - estas ele identifica como aquelas que nutrem afeição pela 
materialidade corpórea. Em contrapartida, outras almas esforçam-se por manter a maior distância possível 
da corporeidade, elevando-se rumo às esferas celestes. Como estabelecido previamente, os sonhos eram 
categorizados segundo seu grau de transparência comunicativa. Esta mesma taxonomia emerge quando ele 
caracteriza as diferentes naturezas de almas que habitam a esfera aérea. Aquelas almas que experimentaram 
atração pela existência material e desenvolveram familiaridade com ela acabam retornando a encarnações 
corporais.

Por outro lado, aquelas que repudiaram os apetites carnais e enxergavam a corporeidade como cativeiro 
procuravam escapar desta condição, semelhantes a prisioneiros libertos que jamais desejam regressar 
ao confinamento, obtendo capacidade de voo celestial através de sua dedicação a princípios superiores. 
Existe também uma terceira classe, representando as almas de máxima pureza e excelência, dotadas de 
intelecto mais refinado e divino, que renunciam totalmente aos elementos terrenos, funcionando como 
instrumentos sensoriais divinos - os anjos.60

A interpretação tradutória desta passagem da obra filônica demanda considerável cuidado 
metodológico. Como escritor experiente, o idioma grego empregado pelo autor em sua composição 
apresenta elementos linguísticos densos em significação, e seu modo de apresentação textual requer atenção 
devido às constantes inversões na ordenação dos componentes frasais. A disposição lexical no grego koiné 
comporta implicações cruciais para a compreensão da sintaxe e arquitetura gramatical do idioma. Embora 
demonstre certa elasticidade na sequência vocabular, o grego deste período tipicamente adere ao padrão 
Sujeito-Verbo-Objeto (SVO), onde o sujeito antecede o verbo e o objeto o sucede.

Contudo, esta ordenação não é rigidamente observada e pode ser modificada para fins enfáticos, 
propósitos estilísticos ou para transmitir nuances específicas. Ademais, a sequência lexical pode sofrer 
influência de fatores pragmáticos e considerações discursivas. O exame da posição vocabular pode oferecer 
percepções valiosas sobre a gramática idiomática e o sentido veiculado através de diferentes estruturas 
sintáticas.61 O domínio dos princípios da ordenação lexical possibilita uma interpretação mais rigorosa 
destes textos e facilita a comunicação eficiente nesta língua antiga. Considerando estes elementos, 
apresenta-se uma proposta de tradução desta passagem:

§1.133 – O prólogo da visão divina tem o seguinte: o tempo é adequado para voltar-se a ela e para 
cada detalhe das coisas que estão sendo trazidas. “Ele sonhou” - diz – “e eis uma escada estabelecida na 
terra, cuja cabeça alcançava o céu, e os anjos de Deus subiam e desciam sobre ela; e o Senhor estava apoiado 
sobre ela” (Gn 28.12,13).
59	 PHILO, 1969, “De Somniis I”, XXII, (1.137)
60	 PHILO, 1969, “De Somniis I”, XXII, (1.138-1.145).
61	 BURTON, E. D. Syntax of the Moods and Tenses in New Testament Greek. Edimburgo: T. & T. Clark, 1898, p. 61.



141

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

§1.134 – Portanto, a escada simbolicamente chamada de ar, cuja base é a terra e o topo é o céu, a 
partir da esfera lunar, que é a mais distante entre os círculos celestes e a primeira dos que descrevem os 
fenômenos meteorológicos, alcançou em toda a sua extensão até a terra o ar.

§1.135 – Esta é a casa das almas imortais, pois tudo o que o Criador imaginou ser belo e glorioso nos 
seres vivos, Ele preencheu. Por isso, Ele construiu as coisas terrestres na terra, as aquáticas nos mares e rios, 
e as estrelas no céu - pois cada um desses não é apenas uma criatura, mas é dito que toda a mente é a mais 
pura por meio de todos eles. Portanto, até mesmo a parte restante do todo, o ar, tornou-se habitado por 
seres vivos. Se não é perceptível pelos sentidos, o que é isso? Pois a alma também é invisível. 

§1.136 – E certamente é plausível que o ar e a água nutram a terra, porque Ele infundiu vida naquelas 
coisas. Pois o Criador fazia o ar dos corpos imóveis ter estabilidade e a natureza dos corpos em movimento 
invisivelmente, mas já podendo usar a alma com movimento e imaginação.

§1.137 – Portanto, não é inapropriado que as outras coisas, através das quais as almas foram 
animadas, sejam desprovidas delas? Portanto, que ninguém prive a melhor natureza dos animais terrestres, 
o ar, pois este não é apenas deserto de todas as coisas, mas é como uma cidade que prospera, tendo cidadãos 
incorruptíveis e almas imortais igualmente numerosas às estrelas.

§1.138 – Dessas almas, umas afundar-se-ão em corpos mortais, aquelas que são as mais próximas 
da terra e as mais apegadas ao corpo; outras ascendem, sendo diferenciadas de acordo com os números e 
tempos estabelecidos pela natureza sob o comando.

§1.139 – Dessas, algumas, desejando retornar, correm de volta aos companheiros e aos costumes da 
vida mortal, enquanto outras, condenando sua grande tagarelice, chamam seu corpo de prisão e túmulo, 
fugindo como de uma jaula ou túmulo para o ar com asas leves, percorrendo os céus do mundo.

A temática da reencarnação nos escritos filônicos não alcançou a mesma proeminência de suas demais 
obras. Yli-Karjanmaa (2015) observa que ainda não se estabeleceu um debate acadêmico sistemático sobre 
a eventual defesa da reencarnação por Fílon, existindo apenas algumas referências esparsas em trabalhos 
acadêmicos.62 Ao que parece, Fílon articula uma explicação evidente para o retorno das almas ao plano 
terrestre, fundamentada no fato de que estas ainda não conseguiram se libertar dos apetites mundanos de 
seus corpos, mesmo após a separação corpórea. Baseando-se na concepção de que a reencarnação constitui 
este processo de retorno anímico ao corpo visando purificação e desprendimento dos desejos sensoriais em 
busca das virtudes supremas, observam-se numerosas convergências deste discurso com as proposições de 
Pitágoras, Platão e outros pensadores.

A menção mais remota desta questão encontra-se em um comentário de Azariah de’ Rossi, em sua 
obra A Luz dos Olhos, publicada entre 1573-1575 d.C., uma vez que, até então, Fílon não desfrutava de 
grande reconhecimento entre os eruditos hebreus.63 Azariah registra que “ele também sustenta que a alma, 
uma vez separada da existência carnal, eventualmente retorna a ela. Isso fica evidenciado numa passagem 
extensa de seu livro Dos Sonhos”.64 Apesar da citação, Azariah não contesta a questão reencarnacionista. 
Manifesta apenas descontentamento quanto à equiparação classificatória entre almas e anjos, conceito 
ausente nos textos rabínicos.

A primeira referência cristã sobre esta temática em Fílon surge nos escritos do padre francês Denis 
Pétau, por volta de 1640 d.C. Contudo, ele não desenvolve investigações aprofundadas sobre a doutrina 
da transmigração corpórea, limitando-se a indicar uma divisão quádrupla das almas: aquelas que retornam 
aos corpos por estarem contaminadas com paixões terrenas, as que estão livres de qualquer inclinação 
carnal e não retornam mais, as que após um período acabam retornando e os anjos.65

62	 YLI-KARJANMAA, Sami. Reincarnation in Philo of Alexandria. Atlanta: SBL Press, 2015, p. 9.
63	 DELL’ACQUA, Anna Passoni. Upon Philo’s Biblical text and the Septuagint. In: Italian studies on Philo of Alexandria. Boston: Brill 

Academic Publishers, 2003, p.27.
64	 YLI-KARJANMAA, 2015, p. 9.
65	 YLI-KARJANMAA, 2015, p. 10.



142

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

2.3 A POSIÇÃO DE FÍLON SOBRE A REENCARNAÇÃO E SEU CONTRA-
PONTO NO JUDAÍSMO DO SEGUNDO TEMPLO

Um aspecto merecedor de destaque é a diferenciação entre a possível exegese desta passagem bíblica 
de Gênesis 28.12-15 apresentada no texto De Somniis, nos versos §1.133 – §1.139, e as concepções 
presentes em escritos judaicos do período tardio do Segundo Templo. A interpretação sobre o verdadeiro 
sentido empregado por Fílon nesta passagem apresenta complexidades consideráveis. Como ponto de 
partida, é possível tentar contrastar sua concepção sobre o espaço aéreo vazio estar povoado por entidades 
incorpóreas, que constituem as almas daqueles em transição para a próxima existência.66

Fílon articula uma ideia que parece ter reverberado através dos séculos, a de que as almas, quando 
desincorporadas, permanecem nas proximidades dos locais de sepultamento, como observado na 
experiência de diversos povos do Crescente Fértil. É possível deduzir que a perspectiva filônica parece 
ter sido derivada do conceito da palingênese, que igualmente defendia a ideia de migração anímica para 
novos corpos. Esta noção de ocupação aérea no tempo-espaço por almas aguardando sua próxima ação 
- seja reanimando um corpo, seja aproximando-se mais do espaço celeste - indica a ideia da correção dos 
caminhos que só é possível através da dor de rejeitar as inclinações sensoriais, conforme Platão indica em 
seu texto Timaeus.67

Em segundo lugar, Fílon demonstra maior adesão à concepção platônica da imortalidade anímica. 
Nos versos seguintes, ele desenvolve a ideia do povoamento do espaço celeste com os “cidadãos incorruptíveis 
e almas imortais igualmente numerosas às estrelas”.68 Estas almas enfrentariam duas alternativas: ou 
mergulhar novamente em corpos mortais - imagem correspondente ao que Platão explica sobre as almas 
bestiais, cujo rosto se volta para baixo e, consequentemente, só conseguem contemplar as realidades 
terrenas - ou se libertariam de todas as paixões mundanas, considerando o corpo como sepulcro, para se 
elevar aos céus e se dirigir ao topo da escadaria. Ele estabelece uma distinção fundamental entre estes dois 
tipos anímicos, explicando que apenas as almas superiores podem caminhar com Deus, citando Levítico 
26.12: “Andarei entre vocês e serei o seu Deus, e vocês serão o meu povo”.69 Para Fílon, as comunicações 
diretas e insondáveis divinas só poderiam alcançar mentes purificadas, enquanto os anjos, auxiliares divinos 
e compassivos com os humanos, transmitiam as mensagens àqueles incapazes de caminhar com o próprio 
Deus, tentando purificá-los das impurezas de sua existência.70

No âmbito rabínico, a compreensão sobre a vida pós-morte derivava de uma concepção bíblica que 
havia se desenvolvido durante a trajetória histórica do povo de Israel. O conceito de escatologia coletiva 
nacional presente no período pré-exílico, evidenciado nos escritos proféticos de Jeremias, Isaías, Amós e 
Oséias, indica um período de restauração da nação israelita como povo eleito divino, destinado a governar 
todas as nações terrestres. O julgamento divino das ações nacionais subjugaria todos os povos perante o 
Deus de Israel. Em Ezequiel, uma síntese começa a se formar, onde o julgamento coletivo e individual passa 
a coexistir.71

O desenvolvimento subsequente marca a transição definitiva para o paradigma escatológico final 
daquele período, que sinalizava a ressurreição dos justos e o julgamento dos ímpios perante o Deus de Israel. 

66	 PHILO, 1969, “De Somniis I”, XXII, (1.134 - 136).
67	 PLATÃO. Timeu-Críticas. Tradução: Rodolfo Lopes. Coimbra: Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de 

Coimbra, 2010, p. 210.
68	 PHILO, 1969, “De Somniis I”, XXII, (1.137).
69	 BÍBLIA, 2005, p. 96.
70	 PHILO, 1969, “De Somniis I”, XXII, (1.148).
71	 RAPHAEL, Simcha Paull. Jewish Views of the Afterlife. 2.ed. Lanham: Rowman & Littlefield Publishers, Inc., 2009. E-book. Posição 

1624.



143

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Esta ressurreição final, articulada por Ezequiel72, Isaías73 e especialmente Daniel74, conseguiu harmonizar 
os dois componentes centrais da escatologia judaica: a salvação coletiva de Israel como nação e a retribuição 
individual de cada membro deste povo. Emerge também a figura messiânica, o servo do Deus de Israel da 
descendência davídica que viria governar a nação como nos dias do grande rei Davi, completando esta 
expectativa aguardada desde os tempos abraâmicos.75

Estas divergências evidenciam o distanciamento interpretativo entre Fílon e os textos bíblicos 
quanto à vida pós-morte. Não surge neste texto filônico uma concepção de julgamento final, como se 
observa nos escritos bíblicos pré e pós-exílicos. Possivelmente devido ao afastamento do epicentro 
religioso, a um estabelecimento mais consolidado e culturalmente envolvido com o pensamento grego da 
comunidade judaica alexandrina, ou mesmo devido a uma desilusão pela reconquista do território israelita 
por uma potência estrangeira - Roma -, as concepções filônicas parecem transitar por veredas distantes do 
pensamento rabínico do Segundo Templo. Embora os grupos mencionados por Josefo não apresentem 
uniformidade doutrinária, com divergências fundamentais quanto à ressurreição, como observado entre 
fariseus e saduceus, não se manifesta nas doutrinas judaicas desta época este conceito reencarnacional 
apresentado por Fílon.

É relevante destacar que o método interpretativo alegórico desenvolvido por Fílon exerceu 
influência considerável sobre a tradição patrística cristã, estabelecendo uma ponte fundamental entre o 
judaísmo helenístico e o cristianismo primitivo. A Escola Catequética de Alexandria, através de figuras 
como Clemente de Alexandria e Orígenes, adotou explicitamente os métodos hermenêuticos filônicos, 
desenvolvendo sistemas interpretativos que distinguiam entre sentidos literais e espirituais das Escrituras.76 
Esta influência estendeu-se a outros Pais da Igreja, como Ambrósio de Milão e, indiretamente, Agostinho, 
que incorporaram a abordagem filônica de encontrar significados espirituais “ocultos” no texto bíblico. O 
modelo alegórico filônico ofereceu aos pensadores cristãos uma ferramenta sofisticada para harmonizar 
filosofia grega com texto sagrado, permitindo-lhes responder a críticas intelectuais e encontrar prefigurações 
cristológicas no Antigo Testamento. Assim, a metodologia exegética que Fílon empregou para interpretar 
passagens como o sonho de Jacó em Gênesis 28 tornou-se um legado duradouro, moldando séculos 
de interpretação bíblica cristã e demonstrando como sua síntese entre tradições judaica e helenística 
transcendeu os limites de sua própria época e contexto religioso.

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
Durante esta investigação, examinou-se a exegese filônica concernente ao destino das almas, 

particularmente em seu tratado De Somniis. Investigou-se como Fílon desenvolveu uma metodologia 
alegórica e espiritual para decifrar o significado dos sonhos e o destino póstumo das almas. No decorrer 
da pesquisa, verificou-se que Fílon transcendeu uma perspectiva literal dos sonhos ou da existência post-
mortem, buscando adentrar nos estratos mais profundos do simbolismo e da linguagem alegórica. Ele 
sustentava que os sonhos constituíam uma modalidade de comunicação divina, através da qual a alma 
poderia receber mensagens e visões significativas.

Ao investigar as interpretações filônicas sobre os sonhos, evidenciou-se sua ênfase na relevância 
da purificação e elevação anímica, pois ele os concebia como instrumento pelo qual a alma poderia ser 
instruída e orientada a buscar a união com o divino e a transcendência das limitações mundanas. Para Fílon, 
o destino anímico estava intrinsecamente vinculado à sua busca pela sabedoria e virtude. Ao término deste 
estudo, compreendeu-se que a interpretação filônica sobre o destino das almas no De Somniis representa 

72	 BÍBLIA, 2005, p. 677.
73	 BÍBLIA, 2005, p. 549.
74	 BÍBLIA, 2005, p. 699.
75	 RAPHAEL, 2009, posição 1754.
76	 RUNIA, David T. Philo in Early Christian Literature: A Survey. Assen: Van Gorcum, 1993, p. 23.



144

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

uma síntese complexa entre sua herança judaica e sua familiaridade com a filosofia grega. Suas concepções 
enfatizam a importância da conexão espiritual e da busca pela sabedoria como meios de alcançar um 
destino transcendental.

Ao concluir este artigo, tornou-se patente a vasta obra filônica alexandrina e sua grande relevância 
na tradição filosófica e religiosa. Através de sua extensa produção literária, ele abordou uma ampla gama 
de tópicos, desde a teologia até a ética, a filosofia e a interpretação alegórica das Escrituras. A obra filônica 
demonstra sua capacidade excepcional em sintetizar as tradições grega e judaica, unindo conceitos filosóficos 
e teológicos de maneira singular. Sua tentativa de harmonizar a filosofia platônica com os ensinamentos 
judaicos revela uma abordagem inovadora e provocativa que ressoa até a contemporaneidade.

Contudo, considerando toda a abundância de sua produção intelectual, permanece ainda muito 
a ser investigado e elucidado. A relevância do estudo da obra filônica manifesta-se na compreensão mais 
abrangente do pensamento filosófico e religioso da época, bem como no enriquecimento do diálogo 
intercultural e inter-religioso. Suas concepções e formulações continuam sendo objeto de debate e análise, 
oferecendo recursos valiosos para pesquisadores e estudiosos interessados em explorar as complexidades da 
relação entre fé, razão e filosofia.

Consequentemente, é fundamental que o estudo da obra filônica seja valorizado e estimulado, tanto 
para o aprofundamento do conhecimento histórico-filosófico quanto para a compreensão das influências 
e interações entre as tradições intelectuais antigas. Somente através de uma investigação permanente e 
rigorosa poderão ser reveladas novas perspectivas para interpretar adequadamente o legado intelectual 
deixado por Fílon de Alexandria. A metodologia filônica sobre o destino das almas no texto De Somniis é 
profundamente espiritual e alegórica, oferecendo uma perspectiva rica e multidimensional sobre a jornada 
anímica em direção à união com o divino. O estudo dessas interpretações constitui um convite à reflexão 
sobre a natureza da existência humana e a busca por um destino mais elevado, transcendendo as limitações 
terrenas.

REFERÊNCIAS
ARISTÓTELES. De Anima: Livros I – III. Tradução: Lucas Angioni. Campinas: IFCH/Unicamp, 1999. 115 p.

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Tradução: Leonel Vallandro, Gerd Bornheim. São Paulo: Nova Cultural, 
1991. 377 p.

BÍBLIA. Bíblia Sagrada: Nova Versão Internacional. 12.ed. São Paulo: Bíblica, 2005. 970 p.

BURTON, E. D. Syntax of the Moods and Tenses in New Testament Greek. Edimburgo: T. & T. Clark, 1898.

CLÍMACO, Joana Campos. A Construção da Alexandria Ptolomaica na Historiografia Contemporânea. Mare 
Nostrum: Estudos do Mediterrâneo Antigo, São Paulo, v. 1, n. 1, p. 26-36, 28 dez. 2010. Disponível em: <https://
www.revistas.usp.br/marenostrum/issue/view/7966>. Acesso em: 1 jun. 2025.

DELL’ACQUA, Anna Passoni. Upon Philo’s Biblical text and the Septuagint. In: Italian studies on Philo of Ale-
xandria. Boston: Brill Academic Publishers, 2003.

FOGAÇA, Renan Gomes; STIGAR, Robson. A Hermenêutica da Bíblia em Fílon de Alexandria. Reveleteo, 
São Paulo, v. 12, n. 22, p. 89-103, 9 jan. 2019. Disponível em: <https://revistas.pucsp.br/reveleteo>. Acesso em: 1 
jun. 2025.

FRASIER, Peter M. Ptolemaic Alexandria: Volumes I-III. Oxford: Clarendon Press, 1972. 2110 p.

GUINSBURG, Jacob. Do Estudo e da Oração: Súmula do pensamento judeu. São Paulo: Perspectiva, 1968. 735 p.

HEIDEGGER, Martin. Metafísica de Aristóteles 1-3: Sobre a essência e a realidade da força. 2.ed. rev. Petrópolis: 



145

ALMAS EM MOVIMENTO: A ESCADA DE JACÓ NA EXEGESE ALEGÓRICA DE FÍLON
Jônatas David Hübner

Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

Vozes, 1990. 237 p.

JOSEFO, Flávio. Antiquities of the Jews. Versão EPUB. Disponível em: <http://www.gutenberg.org/
ebooks/2848>. Acesso em: 1 jun. 2025.

JOSEFO, Flávio. The Wars of the Jews; Or, The History of the Destruction of Jerusalem. [S.l.]: Project Gutenberg, 
[s.d.]. Disponível em: http://www.gutenberg.org/ebooks/2850. Acesso em: 1 jun. 2025.

MAIMÔNIDES. Mishnei Torah. Disponível em: <https://www.chabad.org/library/article_cdo/aid/904962/
jewish/Yesodei-haTorah-Chapter-Two.htm>. Acesso em: 1 jun. 2025.

MAZAR, Eilat. The Complete Guide to the Temple Mount Excavations. Jerusalém: Shahom Academic Research 
and Publishing, 2002. 

NASCIMENTO, Dax F. M. P.; MARCONDES, Danilo. Fílon de Alexandria e a Tradição Filosófica. Revista Me-
tanoia. São João Del Rei: UFSJ, 2003.

PEREIRA, Angelo Balbino Soares. A Teoria da Metempsicose Pitagórica. 2010. 120 f. Dissertação (Mestrado em 
Filosofia) – Instituto de Ciências Humanas, Universidade de Brasília, Brasília, 2010.

PHILO, Judaeus. The works of Philo: complete and unabridged. Tradução: C. D. Yonge. [S. l.: s. n.], 1969. 1181 p. 
Acesso ao tratado On the Embassy to Gaius. Disponível em: <https://archive.org/details/the-complete-works-of-
-philo-complete-and-unabridged/page/n1/mode/2up>. Acesso em: 1 jun. 2025.

PLATÃO. Fedro. Lisboa: Guimarães Editores, 2000. 133 p.

PLATO. Meno and Other Dialogues: Charmides, Laches, Lysis, Meno. Tradução: Robin Waterfield. New York: 
Oxford University, 2005. 190 p.

PORFÍRIO. Vida de Pitágoras, Argonáuticas Órficas, Himnos Órficos. Tradução de Miguel Periago Lorente. 
Espanha: Gredos, 1987. 247 p.

RAPHAEL, Simcha Paull. Jewish Views of the Afterlife. 2.ed. Lanham: Rowman & Littlefield, 2009. E-book. 
11348 posições.

REDDOCH, M. Jason. Enigmatic dreams and onirocritical skill in De Somniis 2. In: The Studia Philonica An-
nual, Vol. XXV. Atlanta: SBL, 2013.

RIOS, César Mota. A alegoria na tessitura de Fílon de Alexandria: estudo a partir da obra filônica com ênfase 
em Sobre os Sonhos I. Orientador: Jacyntho Lins Brandão. 2009. 195 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Pro-
grama de Pós-graduação em Estudos Literários da Faculdade de Letras, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo 
Horizonte, 2009.

RUNIA, David T. Philo in Early Christian Literature: A Survey. Assen: Van Gorcum, 1993.

RUNIA, David T. Philo of Alexandria: An Annotated Bibliography 1987-1996, with Addenda for 1937-1986. 
Leiden: Brill, 2000. 418 p.

WINSTON, David. Philo of Alexandria: The Contemplative Life, The Giants and Selections. New York, United 
States of America: Paulist Press, 1981. p. 77.

YLI-KARJANMAA, Sami. Reincarnation in Philo of Alexandria. Atlanta: SBL Press, 2015.

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



146Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

NORMAS PARA PUBLICAÇÃO

Serão aceitos, para avaliação pela comissão editorial/consultiva, artigos científicos, resenhas de 
literatura, relatos de casos, comunicações breves, e outros artigos que estejam relacionados aos objetivos 
de divulgação da Revista. O material é encaminhado aos consultores e revisores, que decidirão sobre a 
conveniência da publicação, de forma integral ou parcial, encaminhando ao autor sugestões e possíveis 
correções. Os artigos serão analisados no sistema Blind Review (avaliação cega), sendo necessária para a 
publicação a aprovação de pelo menos dois pareceristas.

Os artigos deverão ser enviados em formato de arquivo digital para o e-mail revista@batistapioneira.
edu.br 

DIGITAÇÃO
	 O texto deverá ser digitado com o uso do editor de texto “Microsoft Word for Windows”, em 

formato A4 (21,0 x 29,7), com margem esquerda de 2,5 cm e margens direita, superior e inferior de 2,0 cm, 
fonte “Times New Roman”. No caso de uso de fonte especiais, especialmente das línguas originais, deve-se 
informar a fonte utilizada e enviá-la juntamente com o artigo.

RESUMO / ABSTRACT
	 O resumo e sua tradução para o inglês, o abstract, não podem ultrapassar 250 palavras, com 

informações que permitam uma adequada caracterização do artigo como um todo. No caso de artigos 
científicos, o resumo deve informar o objetivo, a metodologia aplicada e os resultados principais. Deverão 
ser apresentadas de 3 a 5 palavras-chave (keywords) logo após ao Resumo e Abstract.

TEXTO PRINCIPAL
O título do artigo deverá ser escrito em negrito, letras maiúsculas, centralizado, fonte tamanho 16. 

Os subtítulos deverão ser alinhados à esquerda (sem recuo), negrito e fonte tamanho 12. O texto padrão 
também deve ser em fonte tamanho 12, com espaçamento simples entrelinhas. Citações deverão ser 
digitadas em fonte tamanho 11, com recuo da margem esquerda de 4,0 cm, e notas de rodapé digitadas em 
fonte tamanho 10. No decorrer do texto, as referências deverão ser feitas em nota de rodapé, sendo que a 
primeira ocorrência deverá ser completa e as subsequentes deverão obedecer ao padrão “AUTOR, data, 
página”. 

	 Recomenda-se que os artigos contenham de 30 a 50 mil caracteres (incluídos os títulos, notas 
e espaços). As abreviaturas utilizadas devem obedecer às convenções universais e, quando for o caso, 
abreviaturas não convencionais poderão ser usadas, seguidas de sua forma em extenso, entre parêntesis, na 
sua primeira citação.



147Vol. 14       n. 1       Junho | 2025Revista Batista Pioneira |

REFERÊNCIAS 
A lista de referências efetivamente utilizadas no artigo deverá ser apresentada ao final, em ordem 

alfabética por sobrenome de autores, de acordo com a Norma ABNT/NBR-6023 da Associação Brasileira 
de Normas Técnicas. Obras anônimas tem sua entrada a partir do título do artigo ou pela entidade 
responsável por sua publicação. A referência deve ser alinhada à esquerda, sem recuo para a sua segunda 
linha.

RESENHAS
	 Resenhas deverão ser de obras literárias recentes (máximo 3 anos de publicação) e devem conter 

no máximo duas páginas em A4, fonte Times New Roman, tamanho 12. Devem conter título criativo, 
referência completa da obra, síntese dos temas abordados e crítica da obra ao final da mesma.


	capa_revistaBP_vol14_n1.pdf
	Revista Batista Pioneira - Vol. 14 - N. 1.pdf

