
ISSN
 2316-686X

Volume 14
Número 2

Dezembro 2025



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: 
UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
The Interpretation of Paul’s Thought: A Historical Approach 

Me. Luiz Alberto Teixeira Sayão1

RESUMO
O presente artigo tem como objetivo analisar historicamente os principais 

enfoques interpretativos do pensamento do apóstolo Paulo ao longo da história da igreja 
e da pesquisa acadêmica. Partindo de uma contextualização biográfica e ministerial do 
apóstolo, o texto demonstra a complexidade e a riqueza de sua teologia, bem como as 
dificuldades inerentes à sua interpretação. Em seguida, são apresentados os principais 
paradigmas hermenêuticos que marcaram a história da interpretação paulina, desde a 
igreja primitiva e a Idade Média, passando pela Reforma Protestante, o Iluminismo, o 
liberalismo teológico, o existencialismo de Rudolf Bultmann, até os enfoques judaico-
escatológicos e a chamada Nova Perspectiva sobre Paulo. O artigo evidencia como muitas 
dessas leituras foram fortemente influenciadas por pressupostos filosóficos, culturais 
e teológicos próprios de cada época, resultando, em alguns casos, em reducionismos 
interpretativos. Por fim, sustenta-se que, embora as diferentes abordagens tenham 
contribuído para o avanço dos estudos paulinos, nenhuma delas esgota a complexidade 
do pensamento do apóstolo. Defende-se a centralidade da justificação pela fé na 
teologia paulina, sem desconsiderar suas raízes judaicas, seu desenvolvimento histórico 
e sua profunda experiência de conversão, considerada elemento indispensável para a 
compreensão adequada de sua teologia.

Palavras-chave: Paulo. Teologia Paulina. Justificação pela Fé. Hermenêutica 
Bíblica. História da Interpretação.

ABSTRACT
This article aims to present a historical analysis of the main interpretative 

1	  Luiz Sayão, teólogo, linguísta e hebraísta (Mestrado USP), tradutor da Bíblia, é professor da área bíblica e teológica, bem como conselheiro 
acadêmico da Faculdade Batista Pioneira e pastor da Igreja Batista Nações Unidas em São Paulo. E-mail: sayaoluiz@gmail.com

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n2.001



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

9Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

approaches to the thought of the apostle Paul throughout the history of the church and 
biblical scholarship. Beginning with a biographical and ministerial overview of Paul, 
the study highlights the complexity and depth of his theology, as well as the challenges 
involved in its interpretation. The article then examines the major hermeneutical 
paradigms that have shaped Pauline studies, including perspectives from the early 
church, the Middle Ages, the Protestant Reformation, the Enlightenment, liberal 
theology, Rudolf Bultmann’s existentialist interpretation, Jewish and eschatological 
approaches, and the so-called New Perspective on Paul. The discussion demonstrates 
how many of these interpretations were deeply influenced by philosophical, cultural, 
and theological presuppositions specific to their historical contexts, often leading to 
interpretative reductionism. In conclusion, the article argues that although diverse 
perspectives have contributed valuable insights to Pauline studies, none fully captures 
the complexity of Paul’s theology. It affirms the central role of justification by faith while 
emphasizing Paul’s Jewish background, theological development, and transformative 
conversion experience as essential elements for a comprehensive understanding of his 
thought.

Keywords: Paul. Pauline Theology. Justification by Faith. Biblical Hermeneutics. 
History of Interpretation.

INTRODUÇÃO
O apóstolo Paulo é sem dúvida o maior teólogo do cristianismo. A sistematização fundamental da 

fé cristã primitiva tem na figura do apóstolo seu representante mais importante. Apesar de ter sido um 
apóstolo tardio (1Co 15.8,9) e de não ser o autor mais prolífico do Novo Testamento, Paulo é de fato o 
primeiro teólogo sistemático cristão, no sentido básico da palavra. Estamos seguros de que não é demais 
afirmar que o apóstolo Paulo foi a pessoa mais importante da história da fé cristã depois do próprio Jesus 
Cristo.

Todavia uma avaliação do pensamento paulino não é tarefa nada fácil. Muitas questões devem ser 
enfrentadas numa empreitada de tal envergadura. Qual é a principal fonte do pensamento de Paulo? Qual é a 
influência cultural predominante em seus escritos? É preponderantemente judaica? Grega? Romana? Como 
seu pensamento distingue-se dos outros autores do Novo Testamento? Até que ponto Paulo é original? Como 
se organiza sua teologia? Há algum tema dominante? Existe um desenvolvimento do pensamento paulino? 
Estas são algumas das principais perguntas que todo estudioso sério precisa abordar ao tentar compreender 
o pensamento do apóstolo dos gentios.

Curiosamente, o tema “Paulo” tem se tornado cada vez mais digno de nota nos últimos anos. 
Recentemente, dezenas de artigos e de programas populares de perfil mais secular têm aparecido em diversos 
lugares do mundo. A maioria deles é elaborada por pessoas leigas, ainda que possuam um delineamento 
bem crítico. De modo geral, tais artigos costumam questionar a historicidade de Paulo, conforme descrita 
no Novo Testamento, seu perfil judaico, sua doutrina e até sua saúde mental. Muitos desses textos têm 
sugerido que existe uma profunda ruptura entre o pensamento de Paulo e o de Jesus.2 Sabendo que o 
pensamento de Paulo é uma das bases fundamentais da teologia do Novo Testamento e que a sua prática se 
tornou o modelo pastoral e missionário mais exemplares para os cristãos de todos os tempos, mais do que 
nunca, informar-se sobre Paulo e sobre os enfoques sobre seu pensamento merece toda atenção.

2	  Exemplos dessas tendências vieram à tona recentemente em revistas populares como “Superinteressante, dezembro de 2003” e em programas 
culturais sobre a Bíblia do History Channel.



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

10Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

1. PAULO E SEU MINISTÉRIO
O nome judaico de Paulo3 é Shaul (Saul ou Saulo); esse nome provavelmente lhe fora dado pelo fato 

de ele pertencer à tribo de Benjamim que historicamente teve o rei Saul como seu mais famoso integrante. 
O cidadão romano Paulo (seu nome latino) nascera em Tarso, antiga capital da Cilícia situada junto ao rio 
Cidno. A cidade fora helenizada e se tornara um centro de cultura grega, chegando a contar com cerca 
de 250.000 habitantes. Paulo cresceu dentro da tradição judaica religiosa, muito bem instruído na 
Torá hebraica (At 26.4-8). Desse modo, o jovem Paulo cresceu aprendendo o grego, o hebraico, o aramaico 
(língua comum entre os judeus na época), e adquiriu também o ofício de fazedor de tendas (At 18.3). 
Ainda muito jovem Paulo foi estudar com o famoso rabino Gamaliel, neto de Hilel (At 22.3). Como 
fariseu, Paulo tornou-se um estrito seguidor da lei e da tradição judaicas (Fp 3.5).4

Depois de tornar-se um dos principais perseguidores da igreja cristã incipiente (At 8.3), Paulo 
converteu-se a Cristo na famosa estrada de Damasco (At 9.1-19) de forma extraordinária. Juntamente com 
sua conversão, Paulo recebeu sua chamada apostólica para a pregação do evangelho de Cristo ao mundo 
gentílico (At 9.15). A conversão de Paulo ocorreu provavelmente entre os anos 32-355, sendo seguida por 
uma viagem à Arábia (Gl 1.17) e a Damasco (2Co 11.32). É possível que no ano 35 ou 38 Paulo tenha 
visitado Pedro em Jerusalém (At 9.26-30; Gl 1.18). Depois disso, o apóstolo dirigiu-se para as regiões da 
Cilícia da Síria (Gl 1.21), onde ficou possivelmente cerca de dez anos (35/38-45/46). Sua segunda visita 
a Jerusalém deve ter ocorrido em 46 (Gl 2.1). Daí em diante começam as grandes viagens missionárias de 
Paulo, o apóstolo dos gentios.

A primeira viagem missionária de Paulo deve ter ocorrido provavelmente entre 46-48.6 Teve início 
em Antioquia da Síria e é descrita em Atos 13-14. Paulo, acompanhado de Barnabé e, por algum tempo, 
por João Marcos, evangeliza a ilha de Chipre e a região da Galácia (Ásia Menor). Esta viagem parece ter 
sido a causa do Concílio de Jerusalém, realizado no ano 49 para resolver o problema da relação entre os 
judeus cristãos e os gentios recém-convertidos ao cristianismo (At 15.1-35). A segunda viagem missionária 
tem lugar entre 49-52. Acompanhado de Silas, Paulo evangeliza e fortalece as igrejas cristãs formadas 
na primeira viagem na região da Ásia Menor. Diversas cidades da região da atual Turquia, bem como da 
Macedônia (Filipos, Tessalônica e Bereia) e da Acaia (Corinto e Atenas) são visitadas pelo apóstolo (At 
15.36-18.18). As cidades de Filipos e de Corinto, onde Paulo permanece por cerca de um ano e meio, 
merecem particular destaque. A terceira viagem aconteceu provavelmente entre os anos 52-57. A descrição 
da mesma aparece em Atos 18.23-20.6. A base do trabalho de Paulo nessa terceira viagem é a cidade de 
Éfeso, onde ele permaneceu por cerca de três anos. De lá, de seu ministério realizado a partir da escola de 
Tirano, Paulo evangeliza gente de “todo o mundo”. Em Éfeso são escritas as cartas aos coríntios. No final 
da terceira viagem, Paulo viaja para Jerusalém por ocasião da Páscoa. Lá é preso, acusado pelos líderes 
judeus de ter levado o gentio Trófimo ao templo. Depois de passar dois anos preso na capital romana 
da Judeia, Cesareia (57-59), o apóstolo apela para César e é levado para Roma. A viagem, marcada por 
grandes dificuldades, é interrompida pelo naufrágio em Malta. Depois de passar o inverno com os demais 
passageiros do navio nessa ilha mediterrânea, impossibilitados de navegar por razões meteorológicas, 
Paulo vai finalmente para Roma no começo da primavera do ano 60. Em Roma (At 28) fica numa prisão 
domiciliar, possivelmente até o ano 62. Muito provavelmente pela desistência de seus acusadores, Paulo 
acaba sendo libertado e prossegue seu ministério apostólico. Todavia, não temos mais informação sobre o 
3	  Conforme o testemunho de Atos e das primeiras epístolas paulinas.
4	  Muito da informação histórica aqui descrita tem sua base no artigo sobre Paulo do Novo Dicionário da Bíblia (São Paulo: Vida Nova) e em 

GUNDRY, R. Panorama do Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1991.
5	  A indefinição ocorre principalmente pelo problema dos “três” e “catorze” anos mencionados em Gálatas 1.18 e 2.1. Veja HALE, B. D. 

Introdução ao Estudo do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2001, p. 201, e SOARDS, M. “Paul”, in: Mercer Dictionary of the Bible. 
Macon: Mercer University Press, 1990, p. 660.

6	  A cronologia é tradicional e segue GUNDRY, R. Panorama do Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1991. A literatura erudita 
apresenta divergências ainda que não muito expressivas na tentativa de relacionar Atos e a cronologia secular. Para mais detalhes consulte 
KÜMMEL, W. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Paulinas, 1982.



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

11Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

apóstolo no livro de Atos.
O período que vai da libertação de Paulo até à sua morte é difícil de ser historicamente reconstruído. 

Algumas fontes clássicas como a epístola de Clemente, o Cânon Muratoriano e até o livro apócrifo dos 
Atos de Pedro falam de uma viagem à Espanha (Veja Rm 15.24-28). Além disso, as chamadas epístolas 
pastorais sugerem uma intensa atividade paulina nesse período.7 Aqui é necessário falar um pouco sobre 
a autoria das cartas paulinas. Não há praticamente dúvida de que Paulo é de fato autor das demais cartas 
chamadas paulinas (por ordem cronológica): Gálatas, 1 e 2 Tessalonicenses, 1 e 2 Coríntios, Romanos, 
Efésios, Filipenses, Colossenses e Filemom.8 Uma boa tentativa de reconstrução do ministério paulino 
pós-Atos aparece com detalhes nas notas da Bíblia de Estudo NVI.9 A partir de várias referências das 
epístolas pastorais sugere-se que, entre os anos 62-67, Paulo tenha estado em Roma, Espanha, Creta, 
Mileto, Colossos, Éfeso, Filipos, Nicópolis e Roma novamente na ocasião de sua morte por martírio em 
Roma no ano 67.

Finalizando esta introdução, faz-se necessário dizer que é quase impossível fazer um resumo 
adequado da teologia paulina em tão poucas páginas. O pensamento de Paulo é a principal fonte de 
teologia propriamente dita, cristologia elaborada, hamartiologia e soteriologia do Novo Testamento, sem 
falar em sua escatologia. O protestantismo clássico sempre considerou a justificação pela fé e a reconciliação 
do homem com Deus por meio de Cristo o âmago da teologia paulina. Adolph Harnack o considera a 
principal fonte da história do dogma.10 Além disso, é preciso reconhecer que o pensamento de Paulo se 
mostra bastante complexo, conforme a avaliação do próprio Pedro (2Pe 3.16). Portanto, qualquer avaliação 
simplista de Paulo estará desconsiderando sua complexidade (inclusive lógica) e o seu desenvolvimento 
interno.11 Todavia algumas questões importantes adquiriram relevância e merecem atenção especial:

2. A IGREJA PRIMITIVA E A IDADE MÉDIA
Uma das grandes polarizações construídas na interpretação do pensamento paulino foi a relação 

judaico-gentílica. A discussão já pode ser sentida no próprio livro de Atos como também em diversas 
epístolas, principalmente Gálatas e Romanos. Teve grande impacto na igreja primitiva e foi retomada de 
modo preponderante no século XIX, principalmente na Alemanha.12 

O primeiro intérprete de Paulo que merece atenção foi o reconhecido primeiro herege cristão 
Márcion (140 d.C.). No segundo século, Márcion desenvolveu um pensamento nitidamente anti-judaico. 
Com seus pressupostos, ele considerava o Antigo Testamento muito inferior ao Novo e rejeitou tudo o 
que considerava judaico no Novo Testamento. Assim, Márcion delimitou um cânon neotestamentário 
composto pelo evangelho de Lucas e pelas tradicionais dez epístolas paulinas (inclusive Hebreus, mas, 

7	  Quase que exclusivamente os autores conservadores aceitam a autoria paulina das epístolas pastorais. A maioria dos estudiosos de hoje as 
consideram deuteropaulinas. Para uma avaliação das posições e dos argumentos veja KÜMMEL, 1982; CARSON, D. A.: MOO, D. J.; 
MORRIS, L. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1997. Veja também HALE, 2001.

8	  Pressupondo que a carta aos Gálatas foi escrita por ocasião do Concílio de Jerusalém (cerca de 49) e que Hebreus não pode ser uma carta 
paulina.

9	  Bíblia de Estudo NVI. São Paulo: Vida, 2003, p. 2070.
10	 HOWELL Jr, D. N. Biblioteca Sacra, V.150 no. 599, Julho, 93-304, Dallas, EUA.
11	 Sobre o desenvolvimento do pensamento paulino veja PESCE, Mauro. As duas fases da pregação de Paulo: da evangelização à guia da 

comunidade. São Paulo: Loyola, 1996. Série Bíblica Loyola – 20.
12	 Dentre os muitos livros sobre Paulo em português que merecem destaque estão: BORNKAMM, G. Paulo. São Paulo: Teológica, 2003; 

CARREZ, Maurice. As Cartas de Paulo, Tiago, Pedro e Judas. São Paulo: Paulus, 1987; CASALEGNO, Alberto. Paulo: Evangelho do 
amor fiel de Deus. São Paulo: Loyola, 2001; CERFAUX, L. Cristo na Teologia de Paulo. São Paulo: Teológica, 2002; CERFAUX, L. O 
Cristão na Teologia de Paulo. São Paulo: Teológica, 2003; COTHENET, Edouard. Paulo: apóstolo e escritor. São Paulo: Paulinas, 1999; 
ELLIOT, Neil. Libertando Paulo: a justiça de Deus e a política do apóstolo. São Paulo: Paulus, 1997; FABRIS, Rinaldo. Paulo: apóstolo 
dos gentios. São Paulo: Paulinas, 2001; FEE, Gordon D. Para ler Paulo. São Paulo: Loyola, 1996; KÄSEMANN, E. Perspectivas Paulinas. 
São Paulo: Teológica, 2003; KEE, H. C. As origens cristãs em perspectiva sociológica. São Paulo: Paulinas, 1983; MEEKS, Wayne A. 
Os primeiros cristãos urbanos: o mundo social do apóstolo Paulo. São Paulo: Paulinas, 1992; MURPHY-O’CONNOR, Jerome. A 
antropologia pastoral de Paulo: tornar-se humano juntos. São Paulo: Paulus, 1982; MURPHY-O’CONNOR, Jerome. Paulo: biografia 
crítica. São Paulo: Loyola 2000; PATTE, Daniel. Paulo, sua fé e a força do Evangelho. São Paulo: Paulinas, 1987; ROBERTSON, A. T. 
Épocas na vida de Paulo. Rio de Janeiro: JUERP, 1982.



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

12Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

sem incluir as cartas pastorais). Para Márcion, Paulo devia ser visto como um apóstolo anti-judaico que, ao 
pregar a graça de Cristo, rejeitava a lei e o Deus do Antigo Testamento, rompendo assim radicalmente com 
toda a tradição judaica.

De maneira absolutamente oposta a essa posição, também já no segundo século, a seita dos ebionitas 
(literalmente “os pobres”) entendia que Paulo era um apóstolo absolutamente judaico. Sendo um grupo de 
judeus cristãos da igreja primitiva, defendiam a guarda do sábado, a prática da circuncisão e davam grande 
valor à lei. Os ebionitas acabaram rejeitando as epístolas paulinas e faziam distinção entre o Jesus histórico 
e o Cristo eterno.

Como se poderia esperar, tais posições extremas e exageradamente polarizadas acabaram sendo 
rejeitadas pela igreja primitiva. Todavia, devido ao crescimento da igreja cristã gentílica e pela rejeição 
majoritária de Cristo Jesus pelos judeus, as raízes judaicas de Paulo foram desconsideradas pelo pensamento 
teológico dominante da cristandade dos primeiros séculos. Nomes como Irineu, Orígenes, Crisóstomo e 
Jerônimo comprovam tal perfil.

O mais famoso teólogo que deu contornos à igreja medieval foi, sem dúvida, Agostinho de Hipona. 
Vivendo no século quarto, Agostinho delimitou uma ampla teologia que estabeleceu os rumos do 
pensamento cristão medieval por quase um milênio. Em parte, devido à sua vida pagã muito pecaminosa, 
Agostinho enfatizou os aspectos hamartiológicos e soteriológicos do pensamento de Paulo. Temas 
como a libertação da culpa e da lei foram enfatizados pelo bispo de Hipona. Sua relação empática com 
o pensamento platônico abriu caminho para que sua síntese teológica que unia soteriologia paulina e 
platonismo contribuísse para o monasticismo medieval. Por outro lado, Agostinho estabelece as bases para 
o enfoque que a Reforma Protestante sobre Paulo, principalmente o de Lutero.

3. A REFORMA
Não é exagero afirmar que a Reforma Protestante do século XVI deve ser percebida como um 

retorno ao pensamento de Paulo. Os nomes mais destacados da Reforma, Martinho Lutero e João Calvino, 
construíram sua teologia principalmente sobre os escritos paulinos. É mais do que senso comum o fato de 
que Lutero afirmou a “justificação pela fé, independente das obras” (Rm 3.28) como a verdade doutrinária 
de que deveria ser retomada contra a perspectiva católico-romana. De fato, para Lutero a “justificação pela 
fé” paulina tornou-se a doutrina cristã mais importante. Por meio dela todas as outras doutrinas e práticas 
devem ser avaliadas. Além disso, merece especial destaque o fato de que Lutero considerava a “justificação 
pela fé” como o centro da teologia de Paulo.13

A percepção do significado da justiça divina atribuída ao pecador, justificando-o pela fé podem ser 
observados nas próprias palavras do reformador alemão Martinho Lutero: Por fim, pela misericórdia de 
Deus, meditando dia e noite, dei ouvidos ao contexto das palavras, a saber, “nele a justiça de Deus é revelada, 
conforme está escrito: ‘Aquele que pela fé é justo viverá’”. Ali comecei a compreender que a justiça de Deus 
é aquela pela qual o justo vive por uma dádiva de Deus, isto é, pela fé. E este é o significado: a justiça de 
Deus é revelada pelo evangelho, ou seja, a justiça passiva com que o Deus misericordioso nos justifica pela 
fé, conforme está escrito: “Aquele que pela fé é justo viverá”. Aqui senti que era inteiramente nascido de 
novo e havia entrado no próprio paraíso, atravessando portões abertos. Ali manifestou-se a mim uma face 
totalmente diversa de toda a Escritura. A partir dali percorri de memória as Escrituras. Também descobri 
em outros termos uma analogia, como a palavra de Deus, ou seja, o que Deus faz em nós, o poder de Deus, 
com que ele nos torna fortes, a sabedoria de Deus, com que ele nos faz sábios, a força de Deus, a salvação 
de Deus, a glória de Deus. E exaltei minha palavra mais doce com um amor tão grande quanto o ódio com 
que antes odiava a palavra “justiça de Deus”. Assim, aquele lugar em Paulo foi para mim verdadeiramente 
o portão do paraíso.14

13	 Veja o artigo 4 da Confissão de Augsburgo em GRUDEM, W. Teologia Sistemática. São Paulo: Vida Nova, 2001.
14	 Martinho Lutero, Obras 34.337. Conforme citado por STUHLMACHER, P.; HAGNER, D. Lei e graça em Paulo. São Paulo: Vida 



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

13Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Essa descoberta exegética o levou a ver o ensino de Paulo acerca da justificação do pecador somente 
pela fé como o centro definitivo de toda a mensagem bíblica da salvação. Quanto mais Lutero entrava 
em conflito com os representantes da doutrina católica tradicional da justificação, por causa de seu novo 
entendimento da justificação, tanto mais se identificava com a luta de Paulo contra os falsos mestres 
judaizantes e os oponentes judeus. Lutero considerava os adversários judeus e judeu-cristãos de Paulo 
semelhantes aos teólogos católicos de sua época, enquanto ele e seus seguidores apareciam no papel de 
Paulo e seus pupilos. Essa falta de distinção entre perspectivas históricas e dogmáticas mantém-se até hoje 
como um fator da erudição paulina alemã.15

No caso do pensamento de Calvino, o enfoque sobre o pensamento de Paulo não foi diferente. 
Dando devida atenção a Romanos e a Gálatas, os reformados de Genebra também deram destaque à 
“justificação pela fé”. Esta ênfase na “justificação pela fé” também lhe concedeu lugar central na teologia 
calvinista. Os reformadores argumentaram em favor de uma justiça dada ao pecador pela fé e pela graça 
em Cristo (Ef 2.8). Foi destacado o aspecto forense de tal justificação, que posteriormente traria resultados 
éticos, marca do protestantismo histórico. Portanto, para o pensamento reformado clássico, tanto luterano 
como calvinista, Paulo era o apóstolo da graça, que priorizava a soteriologia, tendo a justificação pela fé 
como tema principal. O enfoque só haveria de fato de ser mudado com o surgimento da crítica liberal 
alemã, fruto do Iluminismo.

4. O ILUMINISMO
O Iluminismo inagurou uma nova era nos estudos das Escrituras.16 O movimento, como se sabe, 

glorificava a razão autônoma e interpretava a religião sob prisma racionalista e antissobrenaturalista. Foi o 
iluminismo do século XVIII que deu origem ao método histórico crítico da Bíblia. O enfoque sobre Paulo 
nesse contexto foi exageradamente helênico. O pensamento de Paulo tinha explicação em seu paralelo 
com o mundo grego. Sob tal enfoque, na Alemanha, surgiu a pesquisa sobre o apóstolo denominada 
Paulusforschung.17

Uma de maiores expressões dessa tendência surgiu no século XIX. Seu nome era F. C. Baur, expoente 
da famosa Escola de Tübingen.18 Com a publicação do artigo “Die Christuspartei in der korinthischen 
Gemeinde” no Tübinger Zeitschrift für Theologie (1831), e de sua obra posterior, Paulus der Apostel Jesu Christi, 
de 1845, Baur deixou claro suas convicções. Baur acreditava que o cristianismo primitivo estava radicalmente 
dividido entre a igreja de Jerusalém e as igrejas gentílicas, que eram ligadas a Paulo. Sob o enfoque dialético 
nitidamente hegeliano, Baur via a igreja judaica, sob direção de Pedro e Tiago, muito ligada à lei e ao 
judaísmo, definida por uma ruptura teológica com as igrejas fundadas por Paulo, marcadas pela liberdade 
cristã. Tal ruptura deu origem a um conflito teológico e eclesiástico, que poderiam ser percebidos em 
Gálatas e nas cartas aos Coríntios. As demais epístolas, que não apresentavam tal conflito, não poderiam 
ser consideradas paulinas. Além das cartas já mencionadas, apenas Romanos seria autêntica. Seguindo sua 
dependência de Hegel, Baur entendia que a síntese do conflito judaico-gentílico só poderia ter surgido no 
segundo século, quando teriam sido escritas as demais epístolas de Paulo, chamadas de “deuteropaulinas”, e 
o próprio livro de Atos. A perspectiva filosófica de Baur controlou nitidamente seu enfoque.

Respostas às ideias de Baur foram dadas por estudiosos de peso como J. B. Lightfoot, Theodor Zahn 
e William Ramsay.19 Lightfoot, por exemplo, estudou os pais da igreja e mostrou que as conclusões de Baur 

Nova, 2003, p. 136.
15	 STUHLMACHER; HAGNER, 2003, p. 136.
16	 Grande parte das informações aqui encontradas tem como fonte o artigo de D. N. HOWELL, em Biblioteca Sacra, V150 no. 599, Julho, 

93-304, Dallas, EUA.
17	 Com base no artigo sobre Paulo na ISBE, ORR, James (edit.). Grand Rapids: Eerdmans, 1998.
18	 Eruditos de expressão como Semler, Michaelis, Schleiermacher e Eichhorn iniciaram a crítica literária do Novo Testamento e foram 

precursores de de F. C. Baur.
19	 A obra de RAMSAY. St. Paul the Traveller and the Roman Citizen (1897), discute Paulo à luz de sua cidadania romana. Paulo vê Roma 



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

14Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

foram inadequadas e careciam de fundamento histórico seguro. Não era possível colocar a data de tantas 
epístolas paulinas (ou “deuteropaulinas”) no segundo século. A escola de Tübingen foi considerada radical, 
sendo exageradamente crítica e dependente do hegelianismo. A elaboração de Baur, todavia, levantou 
questões cruciais com respeito aos estudos paulinos: Qual a relação entre Paulo e Jesus? Qual foi o papel do 
pensamento judaico na igreja primitiva? E do pensamento grego? Com que pressupostos deve-se estudar a 
igreja primitiva?

5. A ESCOLA DAS RELIGIÕES COMPARADAS
No final do século dezenove surge um novo enfoque sobre os estudos bíblicos na Alemanha o que foi 

chamado de Religionsgeschichtliche Schule. Tal abordagem, ainda basicamente helênica, pretendia entender 
o cristianismo primitivo, bem como o pensamento paulino, a partir de sua relação com o paganismo do 
mundo greco-romano. Os cultos de mistério e os demais cultos pagãos da época20 foram considerados 
as principais fontes de inspiração da cristologia paulina. Foram traçados paralelos e semelhanças entre o 
pensamento de Paulo e tais cultos. Conceitos como o do deus redentor redivivo, o kyrios exaltado, a redenção 
sacramental e a participação mística com divindade seriam ideias pagãs que influenciaram decisivamente a 
cristologia paulina, na opinião dos estudiosos dessa nova abordagem. Tendo crescido em Tarso, Paulo teria 
sido influenciado por tais ideias que acabaram moldando sua teologia. O conceito paulino de mistério, 
espírito e conhecimento (gnosis) foram explicados a partir de tal perspectiva. Dois eruditos destacados que 
defenderam essa posição, procurarando relacionar o paulinismo com a literatura hermética e o gnosticismo, 
foram W. Bousset e R. Reitzenstein.21

Além disso, é preciso ressaltar que a descoberta dos manuscritos de Cunrã e os estudos posteriores 
sobre o judaísmo intertestamentário acabaram enfraquecendo de modo decisivo as conclusões da escola 
de religiões comparadas. A polarização absoluta entre judaísmo e helenismo fora mais uma elaboração 
hegeliana; não se comprovava pelos fatos. De fato, a terminologia paulina que se assemelhava de alguma 
forma aos cultos pré-gnósticos e de mistério da Ásia Menor seria mais facilmente explicadas por sua 
metodologia missionária transcultural.

6. O LIBERALISMO
O liberalismo clássico, desenvolvido paralelamente à escola de religiões comparadas desde o final 

do século XIX, foi também muito influenciado pelo racionalismo filosófico. Com respeito ao pensamento 
de Paulo, os liberais tiveram a tendência de dar maior atenção ao relacionamento entre Paulo e Jesus. 
Por exemplo, em 1904, W. Wrede, em sua obra Paulus, sustentou uma polarização completa entre Jesus 
e Paulo, negando também que a justificação pela fé fosse a doutrina central da teologia de Paulo. Para 
ele, a teologia paulina era absolutamente independente. Em Das Messiasgeheimnis in den Evangelien, 
de 1901, por exemplo, Wrede afirma que Jesus nunca reivindicou ser o Messias; tal elaboração teológica 
teve origem na igreja primitiva. O tão conhecido “segredo messiânico” do evangelho de Marcos teria sido 
inserido posteriormente com finalidades teológicos. Para Wrede, Paulo desenvolveu uma teologia nova, 
nitidamente distinta do pensamento de Jesus.

Além disso, como é bem conhecido, de modo geral, o Jesus dos liberais foi reduzido a um mestre 
religioso que apenas defendia a ética do amor e a liberdade espiritual. A teologia foi reduzida à ética. Todo 
elemento sobrenatural do evangelho foi rejeitado ou passou a ser entendido como mito. Um dos estudiosos 
liberais que dedicou muita atenção ao estudo de Paulo foi H. J. Holtzmann. Sua obra Lehrbuch der 
neutestamentlichen Theologie, publicada em 1911, sob nítido prisma racionalista, rejeitou o enfoque forense 

positivamente, afirmando que sua autoridade política vem de Deus (Rm 13.1–7). Ele se vê e se porta como um cidadão romano. Suas 
pesquisas históricas fizeram-no abandonar os pressupostos de F. C. Baur.

20	 Exemplos de movimentos religiosos com tal perfil são os cultos de Cibele na Ásia Menor, o mito de Ísis e Osiris no Egito e do Mitraísmo de 
Roma.

21	 Tais conclusões provaram-se inadequadas. Entre os seus principais críticos destacam-se E. Best, B. Gaertner e C. A. Pierce.



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

15Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

da justiça divina, historicamente defendido pelos reformadores. Paulo foi interpretado de modo mais místico 
e ético. O centro da teologia paulina (e neotestamentária) não era a história objetiva de Cristo, mas sim a 
comunhão dos cristãos com Cristo no sentido ético e místico (subjetivo), o que produziria amor e liberdade. 
A fé cristã fora reduzida à ética e a uma religiosidade de perfil relacional. O enfoque liberal, à semelhança 
de outras perspectivas críticas, também entendia que a principal influência do pensamento de Paulo era o 
paganismo greco-romano.

7. O EXISTENCIALISMO DE BULTMANN
Rudolph Bultmann, um dos maiores estudiosos do Novo Testamento do século XX, produziu vasta 

literatura sobre o assunto entre os anos 1920 e 1960.22 Bultmann foi muito influenciado pelo pensamento 
existencialista de Martin Heidegger. Por incrível que possa parecer para muitos estudiosos mais conservadores, 
a preocupação inicial de Bultmann era apologética. Seu interesse foi tornar o evangelho atraente ao homem 
moderno, extraindo dele os elementos pertinentes à cosmovisão primitiva e ultrapassada do primeiro século 
da era cristã. Por isso, Bultmann usou a terminologia “demitologização” do Novo Testamento. Apesar de seus 
esforços, porém, com sua demitologização e seu existencialismo, Bultmann acabou desvalorizando a base 
histórica do evangelho. De maneira bem coerente, em seu pensamento, Paulo acabou recebendo o mesmo 
enfoque; em sua abordagem, ele ignora a história redentiva e a dimensão corporativa e cosmológica de Paulo. 
Na verdade, seguindo a herança helênica alemã, Bultmann acabou entendendo o paulinismo a partir de 
uma suposta relação com um tipo de gnosticismo incipiente. A pessoa de Cristo teria paralelo com uma figura 
redentora celestial que desce, batalha e liberta o homem dos poderes cósmicos maus. Tal visão recebe uma 
leitura existencialista, na qual Bultmann entende que o verdadeiro conhecimento é recebido no kerygma, 
permitindo ao homem alcançar autenticidade e autocompreensão.

Bultmann divide o pensamento de Paulo em duas partes: “o homem antes da revelação da fé” e “o 
homem sob a fé”. A teologia paulina é sobreposta pela antropologia. A obra salvífica de Cristo, sua morte 
e ressurreição não são fatos históricos no sentido comum do termo. Ocorrem na proclamação, chamando 
o homem a uma decisão de fé. É uma convocação à autenticação da existência; trata-se de uma auto-
compreensão e de uma abertura para o futuro, que mostram o enfoque antropológico da interpretação de 
Bultmann.

Bultmann teve o mérito de tentar apresentar um evangelho adequado ao homem contemporâneo. 
Todavia, sua posição radical impediu-o de construir uma teologia mais duradoura e mais dependente do 
próprio texto bíblico. Aliado a tal dificuldade, Bultmann elaborou sua obra numa época em que a oposição 
entre helenismo e judaísmo parecia ser absoluta para os estudiosos, e muito material descoberto sobre 
o gnosticismo e os escritos de Cunraã trouxeram informação suficiente para confirmar a fragilidade dos 
pressupostos bultmanianos.

8. O ENFOQUE JUDAICO E ESCATOLÓGICO
Não é difícil perceber que o Novo Testamento apresenta uma vasta gama de textos que focalizam 

o pano-de-fundo judaico do apóstolo Paulo (Fp 3.5-6; At 9.1-2; 22.3-5; 23.6; 26.5-6,9-12; Gl 1.13-14). 
Mesmo depois de convertido ao Messias Jesus, Paulo continua considerando-se judeu (At 20.17-26; Rm 
3.1-2; 9.1-5; 10:1). Infelizmente, a obsessão pelo helenismo e tendências antissemitas de grande parte da 
teologia ocidental ofuscaram o elemento judaico no pensamento de Paulo. Estudos mais recentes baseados 
principalmente nos manuscritos de Cunrã e na vasta literatura rabínica acabaram por perceber e valorizar o 
pano-de-fundo judaico da teologia paulina.

A primeira tendência desse enfoque pode ser percebida no pensamento do grande gênio alsaciano 
Albert Schweitzer.23 Seu enfoque sobre o cristianismo era bem liberal, quando comparado com o consenso 
22	 Sua clássica e volumosa Teologia do Novo Testamento foi recentemente publicada pelo Editora Teológica, S. Paulo.
23	 Albert Schweitzer, vencedor do prêmio Nobel da paz de 1952, foi uma das pessoas mais impressionantes da história. Além de ser médico, 



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

16Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

evangelical,24 e enfatizava o seu aspecto apocalíptico. Segundo o “grande doutor branco do Gabão”, Jesus 
fora um pregador apocalíptico que anunciava a chegada do Reino de Deus. Frustrado por sua desilusão, 
Jesus entregou-se à morte, crendo estar assim inaugurando o ansiado reinado divino. Posteriormente, 
em sua Geschichte der Paulinischen Forschung, de 1911, Schweitzer conseguiu comprovar que a radical 
oposição liberal entre Paulo e Jesus era inadequada e não refletia a realidade dos fatos. Mais tarde, em sua 
obra Die Mystik des Apostels Paulus, de 1930,25 Schweitzer afirmou que Paulo também era um apocalíptico, 
como Jesus. Sua tarefa foi uma reelaboração da escatologia de Jesus. Paulo tentou relacionar a tensão 
escatológica entre “o já” e o “ainda não”, isto é, entre o evento de Cristo e a plena realização futura do Reino. 
Tal tensão estava calcada no pensamento judaico da época. A escatologia presente, ou realizada, seria 
encontrada na doutrina mística da identificação do crente com Cristo. A fórmula “estar em Cristo” é o centro 
da teologia paulina e controla todos os outros temas teológicos do apóstolo, que não poderia ser explicada à 
luz do paganismo, nem do pensamento grego. Schweitzer afastou-se dos paradigmas reformados quanto 
à doutrina da justificação pela fé, e deixou isso claro quando escreveu: “A doutrina da justiça pela fé é uma 
cratera secundária, formada dentro das bordas da cratera principal, a doutrina mística da redenção por 
meio do ‘estar em Cristo’”.26

A importância histórica de Schweitzer está no fato de seu pensamento abrir caminho para o enfoque 
judaico do pensamento de Paulo, principalmente expresso na ênfase do aspecto escatológico do paulinismo. 
A nova estrada aberta por Schweitzer foi ampliada por estudiosos mais recentes. Os estudiosos judeus C. 
G. Montefiore27 e H. J. Schoeps28 por exemplo tentaram entender o pensamento de Paulo sob o prisma 
judaico, fazendo distinção entre o judaísmo helenístico de Paulo e o farisaísmo de Israel, considerado mais 
legalista pelo apóstolo.

Todavia, foi outro erudito que enfatizou mais claramente as raízes judaicas da teologia paulina. O 
estudioso W. D. Davies29 abordou o pensamento de Paulo a partir de fontes rabínicas e do farisaísmo do 
primeiro século. Conforme tem sido confirmado pelos estudos mais recentes, Davies parte da ideia de que a 
distinção entre judaísmo de Israel e helenizado não pode ser mais considerada muito definida. A descobertas 
dos manuscritos do mar Morto e de outros testemunhos do primeiro século confirmaram que o judaísmo dos 
dias de Jesus era multifacetado e complexo. Portanto, Davies rejeitava a ideia de que Paulo opunha-se à lei. 
O apóstolo deve ser visto como um judeu de linha farisaica. Na opinião de Davies, Paulo reinterpretou a 
lei, identificando-a com Cristo. Ele deu atenção às considerações paulinas sobre a participação do crente 
na vida de Cristo e no conceito de corpo de Cristo, derivando-o da ideia de solidariedade corporativa do 
Antigo Testamento.30 Davies, portanto, sugere que Paulo mantém uma relação de continuidade com o 
judaísmo e suaviza o confronto do apóstolo com os judeus e judaizantes do primeiro século.

O enfoque judaico está diretamente relacionado com a ênfase no aspecto escatológico do pensamento 
paulino, realçado pelos estudos de Schweitzer. Entre os estudiosos que merecem destaque nesta abordagem 
estão C. H. Dodd, W. G. Kümmel e Oscar Cullmann. O britânico C. H. Dodd entendeu que a morte de 
Cristo trouxe de fato a chegada da era vindoura. A escatologia era, portanto, realizada. De fato, o cristão já 

foi um excelente intérprete de Bach, um teólogo expressivo e contava com uma saúde muito resistente, tendo morrido com 90 anos de idade, 
a maioria deles vivendo no interior da África equatorial, cuidando de leprosos e de doentes. Infelizmente, seu enfoque teológico foi muito 
menos extraordinário.

24	 Entendido aqui como por exemplo a obra BRUCE, F. F. Paulo, o apóstolo da graça: sua vida, cartas e teologia. São Paulo: Shedd, 2003, 463 
p.

25	 Publicada recentemente em português pela editora Novo Século, S. Paulo.
26	 SCHWEITZER, Albert. Die Mystik des Apostels Paulus. Tübingen: Mohr Siebeck, 1930, p. 220, conforme citado por STUHLMACHER, 

P.; HAGNER, D. Lei e graça em Paulo. São Paulo: Vida Nova, 2003, 136p.
27	 Veja MONTEFIORE, C. G. “The Genesis of the Religion of St. Paul.” Judaism and St Paul (1914). Repr. New York: Arno, 1973. 1–129.
28	 Veja SCHOEPS, H. J. Paul: the theology of the apostle in the light of Jewish Religious History. London: Lutterworth, 1961.
29	 Veja DAVIES, W. D. Jewish and Pauline Studies. London: SPCK; Philadelphia: Fortress, 1984, e DAVIES, W. D. Paul and Rabbinic 

Judaism. London: SPCK/Philadelphia: Fortress,1981
30	 Veja a excelente tese de SHEDD, Russell P. Solidariedade da Raça. São Paulo: Vida Nova, 1990. Vale lembrar que o conceito de corpo de 

Cristo tinha sido relacionado com o misticismo gnóstico por diversos estudiosos do século XIX, ligados à Escola de Religiões Comparadas.



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

17Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

participa do reino de Deus, e dele desfrutará plenamente na morte. A escatologia perdeu o enfoque histórico 
e temporal, adquirindo tons mais platônicos. Já o prolífico estudioso alemão W. G. Kümmel enfatizou que 
tanto o aspecto presente e futuro da escatologia de Jesus e de Paulo tinham igual relevância e importância, 
equilibrando os dois elementos na balança.31 No caso da famosa trilogia de Oscar Cullmann,32 publicadas 
nos anos 50 e 60, deu ênfase ao conceito bíblico-judaico de história linear, em contraste com C. H. Dodd.33

9. A NOVA PERSPECTIVA
A chamada nova perspectiva paulina é uma abordagem mais recente e distinta sobre o pensamento 

de Paulo. Três nomes estão ligados diretamente a tal interpretação do grande apóstolo: Krister Stendahl, 
E. P. Sanders e James D. G. Dunn. Foi o próprio James Dunn que denominou o novo enfoque de Nova 
Perspectiva de Paulo.34 O movimento teve origem já em 1961, com o erudito sueco K. Stendahl, que reagiu 
contra a interpretação luterana tradicional do pensamento de Paulo. Stendahl, seguindo a sugestão de 
Schweitzer, defendeu a ideia de que a doutrina da justificação pela fé não podia ser o centro da mensagem 
paulina de salvação. Seguindo tal linha de raciocício, em 1976 Stendahl descreve tal abordagem em Paul 
Among Jews and Gentiles.35

Em 1977 E. P. Sanders publicou sua obra Paul and Palestinian Judaism36; nela Sanders afirmou que o 
judaísmo de Israel não acreditava numa justificação pelas obras e também rediscutiu o significado da aliança 
do Antigo Testamento. Sanders dizia que a aliança do Sinai é a grande dádiva de Deus para Israel. O acesso 
a essa aliança não pode ser conquistado por Israel, pois lhe é dado pela graça divina. De fato, os israelitas 
continuarão na aliança se permanecem nela. Quando pecam, devem arrepender-se e oferecer sacrifícios. 
Portanto, Sanders entende que o judaísmo do primeiro século não era uma religião de justificação pelas 
obras, ma sim uma religião de graça. Logo, esse não era o problema do judaísmo para Paulo. 
Segundo ele, Paulo considerava a participação em Cristo e estar em Cristo muito mais importante que 
a justificação. Isso acabou deslocando essa doutrina para uma posição periférica.

De modo semelhante, James Dunn amplia a mesma linha de abordagem, que pode ser examinada 
em seus dois volumes de comentário de Romanos,37 e na sua espessa obra sobre a teologia de Paulo.38 Em 
resumo, Dunn afirma que o judaísmo antigo conhecia a justificação pela fé e nela cria, tendo como único 
deslize o exclusivismo que rejeitava os gentios, e que Paulo desejava apenas uma igualdade soteriológica 
entre judeus e gentios diante de Deus. Portanto, a justificação pela fé não tem centralidade na teologia 
paulina; é antes uma estratégia pragmática para facilitar sua missão aos gentios.

Portanto, a nova perspectiva entende que a teologia paulina tem sido malinterpretada pelo enfoque 
da Reforma protestante, e não traduz o verdadeiro pensamento do apóstolo. De fato, segundo o novo 
enfoque, Paulo nem se percebia numa nova religião, mas entendia que tinha a tarefa de levar o judaísmo 
para os gentios. Os questionamentos de Paulo sobre a lei devem ser lidos apenas sob a luz de sua missão 
aos gentios. Esclarecendo melhor: os argumentos de Paulo contra as “obras da lei” não diziam respeito 
à questão da justificação pela obediência à lei, mas simplesmente aos emblemas judaicos de identidade 
que separavam os judeus dos gentios. Tal avaliação, ainda que muitos dos adeptos da nova abordagem 
discordem, acabará entendendo que há duas vias soteriológicas na história da salvação: o nomismo da 
aliança do Antigo Testamento é o meio de salvação de Israel, e o evangelho livre da lei é o meio divino 

31	 Tendência também presente em G. E. LADD em sua Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos.
32	 As obras Cristologia do Novo Testamento e Cristo e o Tempo foram recentemente publicadas em português pela editora Custom, São Paulo.
33	 ORR, 1998.
34	 O artigo The New Perspective on Paul foi publicado na BJRL, no. 65, em 1983.
35	 STENDAHL, Krister. Paul among jews and gentiles. Philadelphia: Fortress Press, 1974.
36	 SANDERS, E. P. Paul and Palestinian Judaism: a comparison of patterns of religion. Philadelphia: Fortress Press, 1977. Veja também 

SANDERS, E. P. Paulo, a lei e o Povo Judeu. São Paulo: Paulus, 1990, 247 p.
37	 DUNN, James D. G. Word Biblical Commentary: Romans 1—8, e Romans 9—16. Waco: Word, 1988.
38	 A Teologia de Paulo de James Dunn foi publicada recentemente em português pela editora Paulus.



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

18Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

de salvação para os gentios. A abordagem pretende suavizar o conflito judaico-cristão e desviar o embate 
soteriológico entre as duas tradições religiosas.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Diante do resumo apresentado nas linhas acima, o que pode ficar de lição para nós com respeito ao 

pensamento de Paulo. Existem lições práticas e importantes para o ministério cristão a partir de tantos 
enfoques desencontrados e muitas vezes contraditórios.

Em primeiro lugar, deve ficar claro que a interpretação de Paulo tem dependido exageradamente 
de filosofias e perspectivas dominantes de uma determinada época. Paulo fica muitas vezes ofuscado pela 
sobreposição filosófica ou cultura que recai sobre sua pessoa. Isso deve nos levar a ler todas as abordagens 
com bastante crítica e tentar entendê-las dentro do próprio contexto em que surgiram.

Outra dificuldade que muitas das perspectivas sobre Paulo tem enfrentado é a leitura radical do 
pensamento do apóstolo. A amplitude cultural de Paulo, bem como seu raciocínio no mínimo dialético 
e os seus muitos escritos devem necessária impedir qualquer interpretação simplista e monodirecionada 
do grande apóstolo cristão. Muitos pensadores e teólogos sistemáticos ocidentais parecem querer praticar 
um reducionismo desnecessário com pensadores bíblicos. Se tal autor escreveu isso, ele não pode ter escrito 
outra obra que apresenta enfoque aparentemente muito distinto. Os estudos da teologia bíblica têm 
demonstrado que o leque de abrangência do pensamento bíblico, ou hebraico, é muito mais amplo do que 
estamos acostumados. Portanto, a retaliação crítica racionalista da Bíblia tem trabalhado com pressupostos 
metodologicamente inadequados para avaliar muito do texto bíblico, sem aqui querer defender um 
conservadorismo fundamentalista irrefletido, que, no fundo, é outro filho do iluminismo, tanto quanto o 
liberalismo crítico. 

Muito da polarização estabelecida dentro do paulinismo parece ignorar o aspecto cronológico da 
vida de Paulo. Devemos considerar a possibilidade de um “desenvolvimento” do pensamento de Paulo. 
Parece improvável que a escatologia paulina possa ser percebida de modo estático. Além disso, é pouco 
provável que o Paulo que escreve a carta aos Gálatas ou 1 Tessalonicenses tenha contornos teológicos 
inalterados quando comparado com o Paulo das pastorais ou, pelo menos, das epístolas da prisão. Aliado a 
tal realidade, jamais poderemos desconsiderar os contextos específicos para os quais Paulo envia suas cartas. 
Muitas considerações precisam ser compreendidas dentro de um contexto particular, sem generalizações 
inadequadas.

Sem dúvida, Paulo é e continuará a ser o primeiro e grande teólogo do cristianismo. As distintas 
perspectivas sobre seu pensamento têm utilidade; ainda que mereçam muitas delas críticas atrozes, no 
mínimo conseguiram pelo menos levantar questões pertinentes e importantíssimas sobre o assunto. Cremos 
ser muito difícil concordar com a Nova Perspectiva e com outras abordagens semelhantes, afirmando que a 
justificação pela fé é periférica e secundária no pensamento paulino. Uma leitura simples de Romanos e de 
Efésios deixa claro que o tema é mais do que relevante para Paulo. Por outro lado, a redescoberta de Paulo 
como judeu deve ser bem recebida e aprofundada. Mesmo sendo o apóstolo dos gentios Paulo sempre se 
viu como judeu e pensou como um judeu de sua época. O enfoque mais recente sobre o assunto certamente 
será muito prolífico.

Por fim, devemos enfatizar que a busca de fontes e do cenário por trás de Paulo jamais poderão 
explicar plenamente a genialidade e o impacto de seus escritos. Não há dúvida, em nossa opinião, que 
Paulo possui grande originalidade e constrói um pensamento próprio e muito complexo. Até mesmo um 
fenomenólogo da religião irá concordar que tal empreitada só pode surgir de uma grande experiência. Para 
alguns uma simples manifestação da consciência transcendental, para os que costumam passar por ela uma 
revelação de Deus. Seria impossível entender Paulo sem voltar os olhos para a estrada de Damasco. O livro 
de Atos considera o fato tão imprescindível que o descreve três vezes (At 9, 22 e 26). O estudo muitas vezes 
científico e “neutro” de um assunto acabar por ser profundamente enganoso. Só quem passou por uma 



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

19Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

experiência análoga à de Paulo poderá entender o impacto da conversão e da justificação pela fé em Cristo 
experimentada pelo apóstolo. É como pedir a um engenheiro que julgue uma obra de arte contemporânea, 
ou pedir a um comentarista americano de beisebol (neutro) que comente uma final de copa do mundo 
de futebol entre Brasil e Argentina. É muito provável que a “neutralidade” ou, se quisermos, “a plena 
heteroneidade” representará equívoco completo. 

REFERÊNCIAS
BÍBLIA de Estudo NVI. São Paulo: Vida, 2003, p. 2070.

BORNKAMM, G. Paulo. São Paulo: Teológica, 2003. 

BRUCE, F. F. Paulo, o apóstolo da graça: sua vida, cartas e teologia. São Paulo: Shedd, 2003.

CARREZ, Maurice. As Cartas de Paulo, Tiago, Pedro e Judas. São Paulo: Paulus, 1987. 

CARSON, D. A.: MOO, D. J.; MORRIS, L. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1997. 

CASALEGNO, Alberto. Paulo: Evangelho do amor fiel de Deus. São Paulo: Loyola, 2001. 

CERFAUX, L. Cristo na Teologia de Paulo. São Paulo: Teológica, 2002. 

CERFAUX, L. O Cristão na Teologia de Paulo. São Paulo: Teológica, 2003. 

COTHENET, Edouard. Paulo: apóstolo e escritor. São Paulo: Paulinas, 1999. 

DAVIES, W. D. Jewish and Pauline Studies. London: SPCK; Philadelphia: Fortress, 1984. 

DAVIES, W. D. Paul and Rabbinic Judaism. London: SPCK/Philadelphia: Fortress, 1981.

DUNN, James D. G. Word Biblical Commentary: Romans 1—8, e Romans 9—16. Waco: Word, 1988.

ELLIOT, Neil. Libertando Paulo: a justiça de Deus e a política do apóstolo. São Paulo: Paulus, 1997. 

FABRIS, Rinaldo. Paulo: apóstolo dos gentios. São Paulo: Paulinas, 2001. 

FEE, Gordon D. Para ler Paulo. São Paulo: Loyola, 1996. 

GRUDEM, W. Teologia Sistemática. São Paulo: Vida Nova, 2001.

GUNDRY, R. Panorama do Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1991.

HALE, B. D. Introdução ao Estudo do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2001.

HOWELL Jr, D. N. Biblioteca Sacra, V.150 no. 599, Julho, 93-304, Dallas, EUA.

KÄSEMANN, E. Perspectivas Paulinas. São Paulo: Teológica, 2003. 

KEE, H. C. As origens cristãs em perspectiva sociológica. São Paulo: Paulinas, 1983. 

KÜMMEL, W. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Paulinas, 1982.

LADD, G. E. Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos.

MEEKS, Wayne A. Os primeiros cristãos urbanos: o mundo social do apóstolo Paulo. São Paulo: Paulinas, 1992. 

MONTEFIORE, C. G. “The Genesis of the Religion of St. Paul.” Judaism and St Paul (1914). Repr. New York: 
Arno, 1973.



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

20Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

MURPHY-O’CONNOR, Jerome. A antropologia pastoral de Paulo: tornar-se humano juntos. São Paulo: Pau-
lus, 1982. 

MURPHY-O’CONNOR, Jerome. Paulo: biografia crítica. São Paulo: Loyola 2000.

PATTE, Daniel. Paulo, sua fé e a força do Evangelho. São Paulo: Paulinas, 1987. 

PESCE, Mauro. As duas fases da pregação de Paulo: da evangelização à guia da comunidade. São Paulo: Loyola, 
1996. Série Bíblica Loyola – 20.

ROBERTSON, A. T. Épocas na vida de Paulo. Rio de Janeiro: JUERP, 1982.

SANDERS, E. P. Paul and Palestinian Judaism: a comparison of patterns of religion. Philadelphia: Fortress Press, 
1977. 

SANDERS, E. P. Paulo, a lei e o Povo Judeu. São Paulo: Paulus, 1990, 247 p.

SCHOEPS, H. J. Paul: the theology of the apostle in the light of Jewish Religious History. London: Lutterworth, 
1961.

SCHWEITZER, Albert. Die Mystik des Apostels Paulus. Tübingen: Mohr Siebeck, 1930.

SHEDD, Russell P. Solidariedade da Raça. São Paulo: Vida Nova, 1990. 

SOARDS, M. “Paul”, in: Mercer Dictionary of the Bible. Macon: Mercer University Press, 1990.

STENDAHL, Krister. Paul among jews and gentiles. Philadelphia: Fortress Press, 1974.

STUHLMACHER, P.; HAGNER, D. Lei e graça em Paulo. São Paulo: Vida Nova, 2003.

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional




