
ISSN
 2316-686X

Volume 14
Número 2

Dezembro 2025



Missão

Promover o debate e a socialização do conhecimento bíblico e 
teológico na sua interlocução com a práxis.

Vol. 14       n. 2       Dezembro | 2025

ISSN 2316-686X



R454	           Revista Batista Pioneira : Bíblia, teologia, prática / 
Faculdade Batista Pioneira ; editor responsável Claiton André Kunz. – 
v. 14, n. 02, dez. 2025. – Ijuí: Faculdade Batista Pioneira, 2025. –  
125 p.

                              
Semestral
ISSN 2316-686X

1. Bíblia. 2. Teologia. 3. Prática. 4. Ministério. 5. Igreja. I. Faculdade  
Batista Pioneira. II. Kunz, Claiton André. III. Título. IV. Título: Bíblia,  
teologia, prática.

	                 	                                                                 
CDU : 2(05)

Aline Morales do Santos Theobald
CRB 10/1879

Site: revista.batistapioneira.edu.br

Os pontos de vista expostos nos artigos são de inteira responsabilidade de seus 
autores, e não necessariamente refletem a opinião do editor ou da instituição.

A Revista Batista Pioneira está licenciada com uma Licença Creative Commons
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

A revista está catalogada nos seguintes indexadores:



3Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

DIRETOR GERAL E EDITOR RESPONSÁVEL
Dr. Claiton André Kunz

CONSELHO EDITORIAL
Dr. Alan Doyle Myatt (Gordon-Conwell Theological Seminary/USA)
Dr. Antônio Renato Gusso (Faculdades Batista do Paraná)
Dr. Dimitrios Christidis (Aristotelian University of Thessaloniki/Grécia)
Dr. Helge Stadelmann (Freie Theologischen Hochschule/Alemanha)
Dr. Jaziel Guerreiro Martins (Faculdades Batista do Paraná)
Me. Luiz Alberto Teixeira Sayão (Faculdade Batista Pioneira)
Dr. Nicolau Reinhard (USP – Universidade de São Paulo)
Dr. Sam Williams (Southeastern Baptist Theological Seminary/USA)
Dr. Vilson Scholz (ULBRA – Consultor SBB)

COMISSÃO CONSULTIVA
Dr. Gerson Joni Fischer (Faculdades Batista do Paraná)
Me. Lucas Merlo Nascimento (Faculdade Teológica Batista de SP)
Dr. Luciano Robson Peterlevitz (Fac. Teológica Batista de Campinas)
Drª Marivete Zanoni Kunz (Faculdade Batista Pioneira)
Drª. Mônica Pinz Alves (Faculdade Batista Pioneira)
Dr. Rogel Esteves de Oliveira (Faculdade Batista Pioneira)
Dr. Vanderlei Alberto Schach (Faculdade Batista Pioneira)
Dr. Werner Wiese (Faculdade Luterana de Teologia)

REVISÃO
Juliana Scheibner Dellafavera e Claiton André Kunz

DIAGRAMAÇÃO E CAPA
Delize Gabriela Grando Balaniuk



4Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

LEMA
Vocação levada a sério.

VISÃO
Ser referência no Brasil pela qualidade no ensino teológico,
tendo a Bíblia como Palavra de Deus.

MISSÃO
Formar teólogos capazes de aplicar o conhecimento para 
melhorar a qualidade de vida espiritual, política, 
econômica e social.

VALORES
Bíblia como Palavra de Deus
Amor a Deus e ao próximo na prática
Cristo como único Senhor e Salvador
Teoria aliada à prática ministerial
Excelência no ensino acadêmico
Estímulo ao senso crítico
Atitude de cooperação
Integridade de vida
Visão missionária

Rua Dr. Pestana, 1021 - Centro | Ijuí/RS | 98700-000
|55| 3332.2205 | faculdade@batistapioneira.edu.br 
www.batistapioneira.edu.br 



5Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

SUMÁRIO

APRESENTAÇÃO.............................................................................................................................................................7

A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM 
HISTÓRICA
The Interpretation of Paul’s Thought: A Historical Approach 
Me. Luiz Alberto Teixeira Sayão...................................................................................................................................... 8

UMA MENSAGEM DE CONFIANÇA NA JUSTIÇA DIVINA EM TEMPOS DE 
APARENTE IMPUNIDADE A PARTIR DO SALMO DE HABACUQUE
A message of trust in divine justice in a time of apparent impunity from 
the psalm of Habakkuk
Me. Cléber Mateus de Moraes Ribas......................................................................................................................... 21

O “DIA DE YHWH” COMO TEOFANIA: JUÍZO E GRAÇA NO LIVRO DE SO-
FONIAS
The “Day of YHWH” as Theophany: Judgment and Grace in the Book of 
Zephaniah
Me. Lucas Rangel de Castro Soares.......................................................................................................................... 32

NÃO ADIANTA APENAS FILOSOFAR, É PRECISO PRATICAR
It’s no use just fhilosophirze, you need to practice
Dr. Francisco Emanoel Lima Santos........................................................................................................................ 45

LEPRA NO ANTIGO TESTAMENTO: ANÁLISE TEOLÓGICA E MÉDICO-HIS-
TÓRICA
Leprosy in the Old Testament: Theological and Medico-Historical Analysis
Me. Jean-Luc Fobe................................................................................................................................................................ 55

PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE CONVERTEU E VIROU 
LÍDER
Paul, a Jewish citizen of Tarsus who converted and became leader
Dr. Waldecir Gonzaga e Me. Ulicélio Valente de Oliveira........................................................................... 68



6Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA 
DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O CONSOLO EM MEIO A 
AFLIÇÃO
Fundamental principles of Scripture on the nature of suffering: an 
approach to comfort in times of affliction
Lidiane Santana da Silva e Me. Paulo Henrique Pedrão .......................................................................... 83

A ORAÇÃO NO EVANGELHO DE LUCAS: HISTÓRIA E RELEVÂNCIA
Prayer in the Gospel of Luke: History and Relevance
Me. Felipe Teixeira Vieira.................................................................................................................................................. 99

O “APELO” DA PREGAÇÃO DE JESUS E SEU CHAMADO PÚBLICO À 
CONVERSÃO: UM ESTUDO CONCISO SOBRE CONTEÚDO E PRÁTICA
The “Appeal” of Jesus’ Preaching and His Public Call to Conversion: A 
Concise Study on Content and Practice
Me. Luciano dos Santos Melo...................................................................................................................................... 107

BRASIL, NOVA INGLATERRA E EUROPA: UMA PARCERIA PARA A MIS-
SÃO REVERSA
Brazil, New England, and Europe: A Partnership for the Reverse Mission
Me. Lierte Soares Junior................................................................................................................................................... 119

NORMAS PARA PUBLICAÇÃO...................................................................................................................124



7Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

APRESENTAÇÃO
Este é o segundo número do volume 14 de nossa revista acadêmica. É uma grande satisfação 

poder oferecer aos nossos leitores mais um pouco de reflexão bíblica, teológica e prática sobre os afazeres 
eclesiásticos. Nesta edição, 10 artigos compõem o conteúdo da mesma, com os quais os respectivos autores 
procuram contribuir com as suas pesquisas. 

São compartilhadas as seguintes temáticas: “A interpretação do pensamento de Paulo: uma abordagem 
histórica” (Me. Luiz Alberto Teixeira Sayão); “Uma mensagem de confiança na justiça divina em tempos 
de aparente impunidade a partir do Salmo de Habacuque” (Me. Cléber Mateus de Moraes Ribas); “O 
‘Dia de YHWH’ como Teofania: Juízo e graça no livro de Sofonias” (Me. Lucas Rangel de Castro Soares); 
“Não adianta apenas filosofar, é preciso praticar” (Dr. Francisco Emanoel Lima Santos); “Lepra no Antigo 
Testamento: Análise Teológica e Médico-Histórica” (Me. Jean-Luc Fobe); “Paulo, um cidadão judeu de Tarso 
que se converteu e virou líder” (Dr. Waldecir Gonzaga e Me. Ulicélio Valente de Oliveira); “Princípios 
fundamentais das Escrituras sobre a natureza do sofrimento: uma abordagem para o consolo em meio a 
aflição” (Lidiane Santana da Silva e Me. Paulo Henrique Pedrão); “A oração no Evangelho de Lucas: história 
e relevância” (Me. Felipe Teixeira Vieira); “O ‘apelo’ da pregação de Jesus e seu chamado público à conversão: 
um estudo conciso sobre conteúdo e prática” (Me. Luciano dos Santos Melo); e “Brasil, Nova Inglaterra e 
Europa: uma parceria para a missão reversa” (Me. Lierte Soares Junior).

Desejamos a todos uma ótima leitura, esperando que a revista possa contribuir para o debate 
teológico e prático.

DR. CLAITON ANDRÉ KUNZ
EDITOR RESPONSÁVEL



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: 
UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
The Interpretation of Paul’s Thought: A Historical Approach 

Me. Luiz Alberto Teixeira Sayão1

RESUMO
O presente artigo tem como objetivo analisar historicamente os principais 

enfoques interpretativos do pensamento do apóstolo Paulo ao longo da história da igreja 
e da pesquisa acadêmica. Partindo de uma contextualização biográfica e ministerial do 
apóstolo, o texto demonstra a complexidade e a riqueza de sua teologia, bem como as 
dificuldades inerentes à sua interpretação. Em seguida, são apresentados os principais 
paradigmas hermenêuticos que marcaram a história da interpretação paulina, desde a 
igreja primitiva e a Idade Média, passando pela Reforma Protestante, o Iluminismo, o 
liberalismo teológico, o existencialismo de Rudolf Bultmann, até os enfoques judaico-
escatológicos e a chamada Nova Perspectiva sobre Paulo. O artigo evidencia como muitas 
dessas leituras foram fortemente influenciadas por pressupostos filosóficos, culturais 
e teológicos próprios de cada época, resultando, em alguns casos, em reducionismos 
interpretativos. Por fim, sustenta-se que, embora as diferentes abordagens tenham 
contribuído para o avanço dos estudos paulinos, nenhuma delas esgota a complexidade 
do pensamento do apóstolo. Defende-se a centralidade da justificação pela fé na 
teologia paulina, sem desconsiderar suas raízes judaicas, seu desenvolvimento histórico 
e sua profunda experiência de conversão, considerada elemento indispensável para a 
compreensão adequada de sua teologia.

Palavras-chave: Paulo. Teologia Paulina. Justificação pela Fé. Hermenêutica 
Bíblica. História da Interpretação.

ABSTRACT
This article aims to present a historical analysis of the main interpretative 

1	  Luiz Sayão, teólogo, linguísta e hebraísta (Mestrado USP), tradutor da Bíblia, é professor da área bíblica e teológica, bem como conselheiro 
acadêmico da Faculdade Batista Pioneira e pastor da Igreja Batista Nações Unidas em São Paulo. E-mail: sayaoluiz@gmail.com

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n2.001



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

9Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

approaches to the thought of the apostle Paul throughout the history of the church and 
biblical scholarship. Beginning with a biographical and ministerial overview of Paul, 
the study highlights the complexity and depth of his theology, as well as the challenges 
involved in its interpretation. The article then examines the major hermeneutical 
paradigms that have shaped Pauline studies, including perspectives from the early 
church, the Middle Ages, the Protestant Reformation, the Enlightenment, liberal 
theology, Rudolf Bultmann’s existentialist interpretation, Jewish and eschatological 
approaches, and the so-called New Perspective on Paul. The discussion demonstrates 
how many of these interpretations were deeply influenced by philosophical, cultural, 
and theological presuppositions specific to their historical contexts, often leading to 
interpretative reductionism. In conclusion, the article argues that although diverse 
perspectives have contributed valuable insights to Pauline studies, none fully captures 
the complexity of Paul’s theology. It affirms the central role of justification by faith while 
emphasizing Paul’s Jewish background, theological development, and transformative 
conversion experience as essential elements for a comprehensive understanding of his 
thought.

Keywords: Paul. Pauline Theology. Justification by Faith. Biblical Hermeneutics. 
History of Interpretation.

INTRODUÇÃO
O apóstolo Paulo é sem dúvida o maior teólogo do cristianismo. A sistematização fundamental da 

fé cristã primitiva tem na figura do apóstolo seu representante mais importante. Apesar de ter sido um 
apóstolo tardio (1Co 15.8,9) e de não ser o autor mais prolífico do Novo Testamento, Paulo é de fato o 
primeiro teólogo sistemático cristão, no sentido básico da palavra. Estamos seguros de que não é demais 
afirmar que o apóstolo Paulo foi a pessoa mais importante da história da fé cristã depois do próprio Jesus 
Cristo.

Todavia uma avaliação do pensamento paulino não é tarefa nada fácil. Muitas questões devem ser 
enfrentadas numa empreitada de tal envergadura. Qual é a principal fonte do pensamento de Paulo? Qual é a 
influência cultural predominante em seus escritos? É preponderantemente judaica? Grega? Romana? Como 
seu pensamento distingue-se dos outros autores do Novo Testamento? Até que ponto Paulo é original? Como 
se organiza sua teologia? Há algum tema dominante? Existe um desenvolvimento do pensamento paulino? 
Estas são algumas das principais perguntas que todo estudioso sério precisa abordar ao tentar compreender 
o pensamento do apóstolo dos gentios.

Curiosamente, o tema “Paulo” tem se tornado cada vez mais digno de nota nos últimos anos. 
Recentemente, dezenas de artigos e de programas populares de perfil mais secular têm aparecido em diversos 
lugares do mundo. A maioria deles é elaborada por pessoas leigas, ainda que possuam um delineamento 
bem crítico. De modo geral, tais artigos costumam questionar a historicidade de Paulo, conforme descrita 
no Novo Testamento, seu perfil judaico, sua doutrina e até sua saúde mental. Muitos desses textos têm 
sugerido que existe uma profunda ruptura entre o pensamento de Paulo e o de Jesus.2 Sabendo que o 
pensamento de Paulo é uma das bases fundamentais da teologia do Novo Testamento e que a sua prática se 
tornou o modelo pastoral e missionário mais exemplares para os cristãos de todos os tempos, mais do que 
nunca, informar-se sobre Paulo e sobre os enfoques sobre seu pensamento merece toda atenção.

2	  Exemplos dessas tendências vieram à tona recentemente em revistas populares como “Superinteressante, dezembro de 2003” e em programas 
culturais sobre a Bíblia do History Channel.



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

10Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

1. PAULO E SEU MINISTÉRIO
O nome judaico de Paulo3 é Shaul (Saul ou Saulo); esse nome provavelmente lhe fora dado pelo fato 

de ele pertencer à tribo de Benjamim que historicamente teve o rei Saul como seu mais famoso integrante. 
O cidadão romano Paulo (seu nome latino) nascera em Tarso, antiga capital da Cilícia situada junto ao rio 
Cidno. A cidade fora helenizada e se tornara um centro de cultura grega, chegando a contar com cerca 
de 250.000 habitantes. Paulo cresceu dentro da tradição judaica religiosa, muito bem instruído na 
Torá hebraica (At 26.4-8). Desse modo, o jovem Paulo cresceu aprendendo o grego, o hebraico, o aramaico 
(língua comum entre os judeus na época), e adquiriu também o ofício de fazedor de tendas (At 18.3). 
Ainda muito jovem Paulo foi estudar com o famoso rabino Gamaliel, neto de Hilel (At 22.3). Como 
fariseu, Paulo tornou-se um estrito seguidor da lei e da tradição judaicas (Fp 3.5).4

Depois de tornar-se um dos principais perseguidores da igreja cristã incipiente (At 8.3), Paulo 
converteu-se a Cristo na famosa estrada de Damasco (At 9.1-19) de forma extraordinária. Juntamente com 
sua conversão, Paulo recebeu sua chamada apostólica para a pregação do evangelho de Cristo ao mundo 
gentílico (At 9.15). A conversão de Paulo ocorreu provavelmente entre os anos 32-355, sendo seguida por 
uma viagem à Arábia (Gl 1.17) e a Damasco (2Co 11.32). É possível que no ano 35 ou 38 Paulo tenha 
visitado Pedro em Jerusalém (At 9.26-30; Gl 1.18). Depois disso, o apóstolo dirigiu-se para as regiões da 
Cilícia da Síria (Gl 1.21), onde ficou possivelmente cerca de dez anos (35/38-45/46). Sua segunda visita 
a Jerusalém deve ter ocorrido em 46 (Gl 2.1). Daí em diante começam as grandes viagens missionárias de 
Paulo, o apóstolo dos gentios.

A primeira viagem missionária de Paulo deve ter ocorrido provavelmente entre 46-48.6 Teve início 
em Antioquia da Síria e é descrita em Atos 13-14. Paulo, acompanhado de Barnabé e, por algum tempo, 
por João Marcos, evangeliza a ilha de Chipre e a região da Galácia (Ásia Menor). Esta viagem parece ter 
sido a causa do Concílio de Jerusalém, realizado no ano 49 para resolver o problema da relação entre os 
judeus cristãos e os gentios recém-convertidos ao cristianismo (At 15.1-35). A segunda viagem missionária 
tem lugar entre 49-52. Acompanhado de Silas, Paulo evangeliza e fortalece as igrejas cristãs formadas 
na primeira viagem na região da Ásia Menor. Diversas cidades da região da atual Turquia, bem como da 
Macedônia (Filipos, Tessalônica e Bereia) e da Acaia (Corinto e Atenas) são visitadas pelo apóstolo (At 
15.36-18.18). As cidades de Filipos e de Corinto, onde Paulo permanece por cerca de um ano e meio, 
merecem particular destaque. A terceira viagem aconteceu provavelmente entre os anos 52-57. A descrição 
da mesma aparece em Atos 18.23-20.6. A base do trabalho de Paulo nessa terceira viagem é a cidade de 
Éfeso, onde ele permaneceu por cerca de três anos. De lá, de seu ministério realizado a partir da escola de 
Tirano, Paulo evangeliza gente de “todo o mundo”. Em Éfeso são escritas as cartas aos coríntios. No final 
da terceira viagem, Paulo viaja para Jerusalém por ocasião da Páscoa. Lá é preso, acusado pelos líderes 
judeus de ter levado o gentio Trófimo ao templo. Depois de passar dois anos preso na capital romana 
da Judeia, Cesareia (57-59), o apóstolo apela para César e é levado para Roma. A viagem, marcada por 
grandes dificuldades, é interrompida pelo naufrágio em Malta. Depois de passar o inverno com os demais 
passageiros do navio nessa ilha mediterrânea, impossibilitados de navegar por razões meteorológicas, 
Paulo vai finalmente para Roma no começo da primavera do ano 60. Em Roma (At 28) fica numa prisão 
domiciliar, possivelmente até o ano 62. Muito provavelmente pela desistência de seus acusadores, Paulo 
acaba sendo libertado e prossegue seu ministério apostólico. Todavia, não temos mais informação sobre o 
3	  Conforme o testemunho de Atos e das primeiras epístolas paulinas.
4	  Muito da informação histórica aqui descrita tem sua base no artigo sobre Paulo do Novo Dicionário da Bíblia (São Paulo: Vida Nova) e em 

GUNDRY, R. Panorama do Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1991.
5	  A indefinição ocorre principalmente pelo problema dos “três” e “catorze” anos mencionados em Gálatas 1.18 e 2.1. Veja HALE, B. D. 

Introdução ao Estudo do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2001, p. 201, e SOARDS, M. “Paul”, in: Mercer Dictionary of the Bible. 
Macon: Mercer University Press, 1990, p. 660.

6	  A cronologia é tradicional e segue GUNDRY, R. Panorama do Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1991. A literatura erudita 
apresenta divergências ainda que não muito expressivas na tentativa de relacionar Atos e a cronologia secular. Para mais detalhes consulte 
KÜMMEL, W. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Paulinas, 1982.



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

11Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

apóstolo no livro de Atos.
O período que vai da libertação de Paulo até à sua morte é difícil de ser historicamente reconstruído. 

Algumas fontes clássicas como a epístola de Clemente, o Cânon Muratoriano e até o livro apócrifo dos 
Atos de Pedro falam de uma viagem à Espanha (Veja Rm 15.24-28). Além disso, as chamadas epístolas 
pastorais sugerem uma intensa atividade paulina nesse período.7 Aqui é necessário falar um pouco sobre 
a autoria das cartas paulinas. Não há praticamente dúvida de que Paulo é de fato autor das demais cartas 
chamadas paulinas (por ordem cronológica): Gálatas, 1 e 2 Tessalonicenses, 1 e 2 Coríntios, Romanos, 
Efésios, Filipenses, Colossenses e Filemom.8 Uma boa tentativa de reconstrução do ministério paulino 
pós-Atos aparece com detalhes nas notas da Bíblia de Estudo NVI.9 A partir de várias referências das 
epístolas pastorais sugere-se que, entre os anos 62-67, Paulo tenha estado em Roma, Espanha, Creta, 
Mileto, Colossos, Éfeso, Filipos, Nicópolis e Roma novamente na ocasião de sua morte por martírio em 
Roma no ano 67.

Finalizando esta introdução, faz-se necessário dizer que é quase impossível fazer um resumo 
adequado da teologia paulina em tão poucas páginas. O pensamento de Paulo é a principal fonte de 
teologia propriamente dita, cristologia elaborada, hamartiologia e soteriologia do Novo Testamento, sem 
falar em sua escatologia. O protestantismo clássico sempre considerou a justificação pela fé e a reconciliação 
do homem com Deus por meio de Cristo o âmago da teologia paulina. Adolph Harnack o considera a 
principal fonte da história do dogma.10 Além disso, é preciso reconhecer que o pensamento de Paulo se 
mostra bastante complexo, conforme a avaliação do próprio Pedro (2Pe 3.16). Portanto, qualquer avaliação 
simplista de Paulo estará desconsiderando sua complexidade (inclusive lógica) e o seu desenvolvimento 
interno.11 Todavia algumas questões importantes adquiriram relevância e merecem atenção especial:

2. A IGREJA PRIMITIVA E A IDADE MÉDIA
Uma das grandes polarizações construídas na interpretação do pensamento paulino foi a relação 

judaico-gentílica. A discussão já pode ser sentida no próprio livro de Atos como também em diversas 
epístolas, principalmente Gálatas e Romanos. Teve grande impacto na igreja primitiva e foi retomada de 
modo preponderante no século XIX, principalmente na Alemanha.12 

O primeiro intérprete de Paulo que merece atenção foi o reconhecido primeiro herege cristão 
Márcion (140 d.C.). No segundo século, Márcion desenvolveu um pensamento nitidamente anti-judaico. 
Com seus pressupostos, ele considerava o Antigo Testamento muito inferior ao Novo e rejeitou tudo o 
que considerava judaico no Novo Testamento. Assim, Márcion delimitou um cânon neotestamentário 
composto pelo evangelho de Lucas e pelas tradicionais dez epístolas paulinas (inclusive Hebreus, mas, 

7	  Quase que exclusivamente os autores conservadores aceitam a autoria paulina das epístolas pastorais. A maioria dos estudiosos de hoje as 
consideram deuteropaulinas. Para uma avaliação das posições e dos argumentos veja KÜMMEL, 1982; CARSON, D. A.: MOO, D. J.; 
MORRIS, L. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1997. Veja também HALE, 2001.

8	  Pressupondo que a carta aos Gálatas foi escrita por ocasião do Concílio de Jerusalém (cerca de 49) e que Hebreus não pode ser uma carta 
paulina.

9	  Bíblia de Estudo NVI. São Paulo: Vida, 2003, p. 2070.
10	 HOWELL Jr, D. N. Biblioteca Sacra, V.150 no. 599, Julho, 93-304, Dallas, EUA.
11	 Sobre o desenvolvimento do pensamento paulino veja PESCE, Mauro. As duas fases da pregação de Paulo: da evangelização à guia da 

comunidade. São Paulo: Loyola, 1996. Série Bíblica Loyola – 20.
12	 Dentre os muitos livros sobre Paulo em português que merecem destaque estão: BORNKAMM, G. Paulo. São Paulo: Teológica, 2003; 

CARREZ, Maurice. As Cartas de Paulo, Tiago, Pedro e Judas. São Paulo: Paulus, 1987; CASALEGNO, Alberto. Paulo: Evangelho do 
amor fiel de Deus. São Paulo: Loyola, 2001; CERFAUX, L. Cristo na Teologia de Paulo. São Paulo: Teológica, 2002; CERFAUX, L. O 
Cristão na Teologia de Paulo. São Paulo: Teológica, 2003; COTHENET, Edouard. Paulo: apóstolo e escritor. São Paulo: Paulinas, 1999; 
ELLIOT, Neil. Libertando Paulo: a justiça de Deus e a política do apóstolo. São Paulo: Paulus, 1997; FABRIS, Rinaldo. Paulo: apóstolo 
dos gentios. São Paulo: Paulinas, 2001; FEE, Gordon D. Para ler Paulo. São Paulo: Loyola, 1996; KÄSEMANN, E. Perspectivas Paulinas. 
São Paulo: Teológica, 2003; KEE, H. C. As origens cristãs em perspectiva sociológica. São Paulo: Paulinas, 1983; MEEKS, Wayne A. 
Os primeiros cristãos urbanos: o mundo social do apóstolo Paulo. São Paulo: Paulinas, 1992; MURPHY-O’CONNOR, Jerome. A 
antropologia pastoral de Paulo: tornar-se humano juntos. São Paulo: Paulus, 1982; MURPHY-O’CONNOR, Jerome. Paulo: biografia 
crítica. São Paulo: Loyola 2000; PATTE, Daniel. Paulo, sua fé e a força do Evangelho. São Paulo: Paulinas, 1987; ROBERTSON, A. T. 
Épocas na vida de Paulo. Rio de Janeiro: JUERP, 1982.



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

12Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

sem incluir as cartas pastorais). Para Márcion, Paulo devia ser visto como um apóstolo anti-judaico que, ao 
pregar a graça de Cristo, rejeitava a lei e o Deus do Antigo Testamento, rompendo assim radicalmente com 
toda a tradição judaica.

De maneira absolutamente oposta a essa posição, também já no segundo século, a seita dos ebionitas 
(literalmente “os pobres”) entendia que Paulo era um apóstolo absolutamente judaico. Sendo um grupo de 
judeus cristãos da igreja primitiva, defendiam a guarda do sábado, a prática da circuncisão e davam grande 
valor à lei. Os ebionitas acabaram rejeitando as epístolas paulinas e faziam distinção entre o Jesus histórico 
e o Cristo eterno.

Como se poderia esperar, tais posições extremas e exageradamente polarizadas acabaram sendo 
rejeitadas pela igreja primitiva. Todavia, devido ao crescimento da igreja cristã gentílica e pela rejeição 
majoritária de Cristo Jesus pelos judeus, as raízes judaicas de Paulo foram desconsideradas pelo pensamento 
teológico dominante da cristandade dos primeiros séculos. Nomes como Irineu, Orígenes, Crisóstomo e 
Jerônimo comprovam tal perfil.

O mais famoso teólogo que deu contornos à igreja medieval foi, sem dúvida, Agostinho de Hipona. 
Vivendo no século quarto, Agostinho delimitou uma ampla teologia que estabeleceu os rumos do 
pensamento cristão medieval por quase um milênio. Em parte, devido à sua vida pagã muito pecaminosa, 
Agostinho enfatizou os aspectos hamartiológicos e soteriológicos do pensamento de Paulo. Temas 
como a libertação da culpa e da lei foram enfatizados pelo bispo de Hipona. Sua relação empática com 
o pensamento platônico abriu caminho para que sua síntese teológica que unia soteriologia paulina e 
platonismo contribuísse para o monasticismo medieval. Por outro lado, Agostinho estabelece as bases para 
o enfoque que a Reforma Protestante sobre Paulo, principalmente o de Lutero.

3. A REFORMA
Não é exagero afirmar que a Reforma Protestante do século XVI deve ser percebida como um 

retorno ao pensamento de Paulo. Os nomes mais destacados da Reforma, Martinho Lutero e João Calvino, 
construíram sua teologia principalmente sobre os escritos paulinos. É mais do que senso comum o fato de 
que Lutero afirmou a “justificação pela fé, independente das obras” (Rm 3.28) como a verdade doutrinária 
de que deveria ser retomada contra a perspectiva católico-romana. De fato, para Lutero a “justificação pela 
fé” paulina tornou-se a doutrina cristã mais importante. Por meio dela todas as outras doutrinas e práticas 
devem ser avaliadas. Além disso, merece especial destaque o fato de que Lutero considerava a “justificação 
pela fé” como o centro da teologia de Paulo.13

A percepção do significado da justiça divina atribuída ao pecador, justificando-o pela fé podem ser 
observados nas próprias palavras do reformador alemão Martinho Lutero: Por fim, pela misericórdia de 
Deus, meditando dia e noite, dei ouvidos ao contexto das palavras, a saber, “nele a justiça de Deus é revelada, 
conforme está escrito: ‘Aquele que pela fé é justo viverá’”. Ali comecei a compreender que a justiça de Deus 
é aquela pela qual o justo vive por uma dádiva de Deus, isto é, pela fé. E este é o significado: a justiça de 
Deus é revelada pelo evangelho, ou seja, a justiça passiva com que o Deus misericordioso nos justifica pela 
fé, conforme está escrito: “Aquele que pela fé é justo viverá”. Aqui senti que era inteiramente nascido de 
novo e havia entrado no próprio paraíso, atravessando portões abertos. Ali manifestou-se a mim uma face 
totalmente diversa de toda a Escritura. A partir dali percorri de memória as Escrituras. Também descobri 
em outros termos uma analogia, como a palavra de Deus, ou seja, o que Deus faz em nós, o poder de Deus, 
com que ele nos torna fortes, a sabedoria de Deus, com que ele nos faz sábios, a força de Deus, a salvação 
de Deus, a glória de Deus. E exaltei minha palavra mais doce com um amor tão grande quanto o ódio com 
que antes odiava a palavra “justiça de Deus”. Assim, aquele lugar em Paulo foi para mim verdadeiramente 
o portão do paraíso.14

13	 Veja o artigo 4 da Confissão de Augsburgo em GRUDEM, W. Teologia Sistemática. São Paulo: Vida Nova, 2001.
14	 Martinho Lutero, Obras 34.337. Conforme citado por STUHLMACHER, P.; HAGNER, D. Lei e graça em Paulo. São Paulo: Vida 



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

13Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Essa descoberta exegética o levou a ver o ensino de Paulo acerca da justificação do pecador somente 
pela fé como o centro definitivo de toda a mensagem bíblica da salvação. Quanto mais Lutero entrava 
em conflito com os representantes da doutrina católica tradicional da justificação, por causa de seu novo 
entendimento da justificação, tanto mais se identificava com a luta de Paulo contra os falsos mestres 
judaizantes e os oponentes judeus. Lutero considerava os adversários judeus e judeu-cristãos de Paulo 
semelhantes aos teólogos católicos de sua época, enquanto ele e seus seguidores apareciam no papel de 
Paulo e seus pupilos. Essa falta de distinção entre perspectivas históricas e dogmáticas mantém-se até hoje 
como um fator da erudição paulina alemã.15

No caso do pensamento de Calvino, o enfoque sobre o pensamento de Paulo não foi diferente. 
Dando devida atenção a Romanos e a Gálatas, os reformados de Genebra também deram destaque à 
“justificação pela fé”. Esta ênfase na “justificação pela fé” também lhe concedeu lugar central na teologia 
calvinista. Os reformadores argumentaram em favor de uma justiça dada ao pecador pela fé e pela graça 
em Cristo (Ef 2.8). Foi destacado o aspecto forense de tal justificação, que posteriormente traria resultados 
éticos, marca do protestantismo histórico. Portanto, para o pensamento reformado clássico, tanto luterano 
como calvinista, Paulo era o apóstolo da graça, que priorizava a soteriologia, tendo a justificação pela fé 
como tema principal. O enfoque só haveria de fato de ser mudado com o surgimento da crítica liberal 
alemã, fruto do Iluminismo.

4. O ILUMINISMO
O Iluminismo inagurou uma nova era nos estudos das Escrituras.16 O movimento, como se sabe, 

glorificava a razão autônoma e interpretava a religião sob prisma racionalista e antissobrenaturalista. Foi o 
iluminismo do século XVIII que deu origem ao método histórico crítico da Bíblia. O enfoque sobre Paulo 
nesse contexto foi exageradamente helênico. O pensamento de Paulo tinha explicação em seu paralelo 
com o mundo grego. Sob tal enfoque, na Alemanha, surgiu a pesquisa sobre o apóstolo denominada 
Paulusforschung.17

Uma de maiores expressões dessa tendência surgiu no século XIX. Seu nome era F. C. Baur, expoente 
da famosa Escola de Tübingen.18 Com a publicação do artigo “Die Christuspartei in der korinthischen 
Gemeinde” no Tübinger Zeitschrift für Theologie (1831), e de sua obra posterior, Paulus der Apostel Jesu Christi, 
de 1845, Baur deixou claro suas convicções. Baur acreditava que o cristianismo primitivo estava radicalmente 
dividido entre a igreja de Jerusalém e as igrejas gentílicas, que eram ligadas a Paulo. Sob o enfoque dialético 
nitidamente hegeliano, Baur via a igreja judaica, sob direção de Pedro e Tiago, muito ligada à lei e ao 
judaísmo, definida por uma ruptura teológica com as igrejas fundadas por Paulo, marcadas pela liberdade 
cristã. Tal ruptura deu origem a um conflito teológico e eclesiástico, que poderiam ser percebidos em 
Gálatas e nas cartas aos Coríntios. As demais epístolas, que não apresentavam tal conflito, não poderiam 
ser consideradas paulinas. Além das cartas já mencionadas, apenas Romanos seria autêntica. Seguindo sua 
dependência de Hegel, Baur entendia que a síntese do conflito judaico-gentílico só poderia ter surgido no 
segundo século, quando teriam sido escritas as demais epístolas de Paulo, chamadas de “deuteropaulinas”, e 
o próprio livro de Atos. A perspectiva filosófica de Baur controlou nitidamente seu enfoque.

Respostas às ideias de Baur foram dadas por estudiosos de peso como J. B. Lightfoot, Theodor Zahn 
e William Ramsay.19 Lightfoot, por exemplo, estudou os pais da igreja e mostrou que as conclusões de Baur 

Nova, 2003, p. 136.
15	 STUHLMACHER; HAGNER, 2003, p. 136.
16	 Grande parte das informações aqui encontradas tem como fonte o artigo de D. N. HOWELL, em Biblioteca Sacra, V150 no. 599, Julho, 

93-304, Dallas, EUA.
17	 Com base no artigo sobre Paulo na ISBE, ORR, James (edit.). Grand Rapids: Eerdmans, 1998.
18	 Eruditos de expressão como Semler, Michaelis, Schleiermacher e Eichhorn iniciaram a crítica literária do Novo Testamento e foram 

precursores de de F. C. Baur.
19	 A obra de RAMSAY. St. Paul the Traveller and the Roman Citizen (1897), discute Paulo à luz de sua cidadania romana. Paulo vê Roma 



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

14Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

foram inadequadas e careciam de fundamento histórico seguro. Não era possível colocar a data de tantas 
epístolas paulinas (ou “deuteropaulinas”) no segundo século. A escola de Tübingen foi considerada radical, 
sendo exageradamente crítica e dependente do hegelianismo. A elaboração de Baur, todavia, levantou 
questões cruciais com respeito aos estudos paulinos: Qual a relação entre Paulo e Jesus? Qual foi o papel do 
pensamento judaico na igreja primitiva? E do pensamento grego? Com que pressupostos deve-se estudar a 
igreja primitiva?

5. A ESCOLA DAS RELIGIÕES COMPARADAS
No final do século dezenove surge um novo enfoque sobre os estudos bíblicos na Alemanha o que foi 

chamado de Religionsgeschichtliche Schule. Tal abordagem, ainda basicamente helênica, pretendia entender 
o cristianismo primitivo, bem como o pensamento paulino, a partir de sua relação com o paganismo do 
mundo greco-romano. Os cultos de mistério e os demais cultos pagãos da época20 foram considerados 
as principais fontes de inspiração da cristologia paulina. Foram traçados paralelos e semelhanças entre o 
pensamento de Paulo e tais cultos. Conceitos como o do deus redentor redivivo, o kyrios exaltado, a redenção 
sacramental e a participação mística com divindade seriam ideias pagãs que influenciaram decisivamente a 
cristologia paulina, na opinião dos estudiosos dessa nova abordagem. Tendo crescido em Tarso, Paulo teria 
sido influenciado por tais ideias que acabaram moldando sua teologia. O conceito paulino de mistério, 
espírito e conhecimento (gnosis) foram explicados a partir de tal perspectiva. Dois eruditos destacados que 
defenderam essa posição, procurarando relacionar o paulinismo com a literatura hermética e o gnosticismo, 
foram W. Bousset e R. Reitzenstein.21

Além disso, é preciso ressaltar que a descoberta dos manuscritos de Cunrã e os estudos posteriores 
sobre o judaísmo intertestamentário acabaram enfraquecendo de modo decisivo as conclusões da escola 
de religiões comparadas. A polarização absoluta entre judaísmo e helenismo fora mais uma elaboração 
hegeliana; não se comprovava pelos fatos. De fato, a terminologia paulina que se assemelhava de alguma 
forma aos cultos pré-gnósticos e de mistério da Ásia Menor seria mais facilmente explicadas por sua 
metodologia missionária transcultural.

6. O LIBERALISMO
O liberalismo clássico, desenvolvido paralelamente à escola de religiões comparadas desde o final 

do século XIX, foi também muito influenciado pelo racionalismo filosófico. Com respeito ao pensamento 
de Paulo, os liberais tiveram a tendência de dar maior atenção ao relacionamento entre Paulo e Jesus. 
Por exemplo, em 1904, W. Wrede, em sua obra Paulus, sustentou uma polarização completa entre Jesus 
e Paulo, negando também que a justificação pela fé fosse a doutrina central da teologia de Paulo. Para 
ele, a teologia paulina era absolutamente independente. Em Das Messiasgeheimnis in den Evangelien, 
de 1901, por exemplo, Wrede afirma que Jesus nunca reivindicou ser o Messias; tal elaboração teológica 
teve origem na igreja primitiva. O tão conhecido “segredo messiânico” do evangelho de Marcos teria sido 
inserido posteriormente com finalidades teológicos. Para Wrede, Paulo desenvolveu uma teologia nova, 
nitidamente distinta do pensamento de Jesus.

Além disso, como é bem conhecido, de modo geral, o Jesus dos liberais foi reduzido a um mestre 
religioso que apenas defendia a ética do amor e a liberdade espiritual. A teologia foi reduzida à ética. Todo 
elemento sobrenatural do evangelho foi rejeitado ou passou a ser entendido como mito. Um dos estudiosos 
liberais que dedicou muita atenção ao estudo de Paulo foi H. J. Holtzmann. Sua obra Lehrbuch der 
neutestamentlichen Theologie, publicada em 1911, sob nítido prisma racionalista, rejeitou o enfoque forense 

positivamente, afirmando que sua autoridade política vem de Deus (Rm 13.1–7). Ele se vê e se porta como um cidadão romano. Suas 
pesquisas históricas fizeram-no abandonar os pressupostos de F. C. Baur.

20	 Exemplos de movimentos religiosos com tal perfil são os cultos de Cibele na Ásia Menor, o mito de Ísis e Osiris no Egito e do Mitraísmo de 
Roma.

21	 Tais conclusões provaram-se inadequadas. Entre os seus principais críticos destacam-se E. Best, B. Gaertner e C. A. Pierce.



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

15Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

da justiça divina, historicamente defendido pelos reformadores. Paulo foi interpretado de modo mais místico 
e ético. O centro da teologia paulina (e neotestamentária) não era a história objetiva de Cristo, mas sim a 
comunhão dos cristãos com Cristo no sentido ético e místico (subjetivo), o que produziria amor e liberdade. 
A fé cristã fora reduzida à ética e a uma religiosidade de perfil relacional. O enfoque liberal, à semelhança 
de outras perspectivas críticas, também entendia que a principal influência do pensamento de Paulo era o 
paganismo greco-romano.

7. O EXISTENCIALISMO DE BULTMANN
Rudolph Bultmann, um dos maiores estudiosos do Novo Testamento do século XX, produziu vasta 

literatura sobre o assunto entre os anos 1920 e 1960.22 Bultmann foi muito influenciado pelo pensamento 
existencialista de Martin Heidegger. Por incrível que possa parecer para muitos estudiosos mais conservadores, 
a preocupação inicial de Bultmann era apologética. Seu interesse foi tornar o evangelho atraente ao homem 
moderno, extraindo dele os elementos pertinentes à cosmovisão primitiva e ultrapassada do primeiro século 
da era cristã. Por isso, Bultmann usou a terminologia “demitologização” do Novo Testamento. Apesar de seus 
esforços, porém, com sua demitologização e seu existencialismo, Bultmann acabou desvalorizando a base 
histórica do evangelho. De maneira bem coerente, em seu pensamento, Paulo acabou recebendo o mesmo 
enfoque; em sua abordagem, ele ignora a história redentiva e a dimensão corporativa e cosmológica de Paulo. 
Na verdade, seguindo a herança helênica alemã, Bultmann acabou entendendo o paulinismo a partir de 
uma suposta relação com um tipo de gnosticismo incipiente. A pessoa de Cristo teria paralelo com uma figura 
redentora celestial que desce, batalha e liberta o homem dos poderes cósmicos maus. Tal visão recebe uma 
leitura existencialista, na qual Bultmann entende que o verdadeiro conhecimento é recebido no kerygma, 
permitindo ao homem alcançar autenticidade e autocompreensão.

Bultmann divide o pensamento de Paulo em duas partes: “o homem antes da revelação da fé” e “o 
homem sob a fé”. A teologia paulina é sobreposta pela antropologia. A obra salvífica de Cristo, sua morte 
e ressurreição não são fatos históricos no sentido comum do termo. Ocorrem na proclamação, chamando 
o homem a uma decisão de fé. É uma convocação à autenticação da existência; trata-se de uma auto-
compreensão e de uma abertura para o futuro, que mostram o enfoque antropológico da interpretação de 
Bultmann.

Bultmann teve o mérito de tentar apresentar um evangelho adequado ao homem contemporâneo. 
Todavia, sua posição radical impediu-o de construir uma teologia mais duradoura e mais dependente do 
próprio texto bíblico. Aliado a tal dificuldade, Bultmann elaborou sua obra numa época em que a oposição 
entre helenismo e judaísmo parecia ser absoluta para os estudiosos, e muito material descoberto sobre 
o gnosticismo e os escritos de Cunraã trouxeram informação suficiente para confirmar a fragilidade dos 
pressupostos bultmanianos.

8. O ENFOQUE JUDAICO E ESCATOLÓGICO
Não é difícil perceber que o Novo Testamento apresenta uma vasta gama de textos que focalizam 

o pano-de-fundo judaico do apóstolo Paulo (Fp 3.5-6; At 9.1-2; 22.3-5; 23.6; 26.5-6,9-12; Gl 1.13-14). 
Mesmo depois de convertido ao Messias Jesus, Paulo continua considerando-se judeu (At 20.17-26; Rm 
3.1-2; 9.1-5; 10:1). Infelizmente, a obsessão pelo helenismo e tendências antissemitas de grande parte da 
teologia ocidental ofuscaram o elemento judaico no pensamento de Paulo. Estudos mais recentes baseados 
principalmente nos manuscritos de Cunrã e na vasta literatura rabínica acabaram por perceber e valorizar o 
pano-de-fundo judaico da teologia paulina.

A primeira tendência desse enfoque pode ser percebida no pensamento do grande gênio alsaciano 
Albert Schweitzer.23 Seu enfoque sobre o cristianismo era bem liberal, quando comparado com o consenso 
22	 Sua clássica e volumosa Teologia do Novo Testamento foi recentemente publicada pelo Editora Teológica, S. Paulo.
23	 Albert Schweitzer, vencedor do prêmio Nobel da paz de 1952, foi uma das pessoas mais impressionantes da história. Além de ser médico, 



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

16Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

evangelical,24 e enfatizava o seu aspecto apocalíptico. Segundo o “grande doutor branco do Gabão”, Jesus 
fora um pregador apocalíptico que anunciava a chegada do Reino de Deus. Frustrado por sua desilusão, 
Jesus entregou-se à morte, crendo estar assim inaugurando o ansiado reinado divino. Posteriormente, 
em sua Geschichte der Paulinischen Forschung, de 1911, Schweitzer conseguiu comprovar que a radical 
oposição liberal entre Paulo e Jesus era inadequada e não refletia a realidade dos fatos. Mais tarde, em sua 
obra Die Mystik des Apostels Paulus, de 1930,25 Schweitzer afirmou que Paulo também era um apocalíptico, 
como Jesus. Sua tarefa foi uma reelaboração da escatologia de Jesus. Paulo tentou relacionar a tensão 
escatológica entre “o já” e o “ainda não”, isto é, entre o evento de Cristo e a plena realização futura do Reino. 
Tal tensão estava calcada no pensamento judaico da época. A escatologia presente, ou realizada, seria 
encontrada na doutrina mística da identificação do crente com Cristo. A fórmula “estar em Cristo” é o centro 
da teologia paulina e controla todos os outros temas teológicos do apóstolo, que não poderia ser explicada à 
luz do paganismo, nem do pensamento grego. Schweitzer afastou-se dos paradigmas reformados quanto 
à doutrina da justificação pela fé, e deixou isso claro quando escreveu: “A doutrina da justiça pela fé é uma 
cratera secundária, formada dentro das bordas da cratera principal, a doutrina mística da redenção por 
meio do ‘estar em Cristo’”.26

A importância histórica de Schweitzer está no fato de seu pensamento abrir caminho para o enfoque 
judaico do pensamento de Paulo, principalmente expresso na ênfase do aspecto escatológico do paulinismo. 
A nova estrada aberta por Schweitzer foi ampliada por estudiosos mais recentes. Os estudiosos judeus C. 
G. Montefiore27 e H. J. Schoeps28 por exemplo tentaram entender o pensamento de Paulo sob o prisma 
judaico, fazendo distinção entre o judaísmo helenístico de Paulo e o farisaísmo de Israel, considerado mais 
legalista pelo apóstolo.

Todavia, foi outro erudito que enfatizou mais claramente as raízes judaicas da teologia paulina. O 
estudioso W. D. Davies29 abordou o pensamento de Paulo a partir de fontes rabínicas e do farisaísmo do 
primeiro século. Conforme tem sido confirmado pelos estudos mais recentes, Davies parte da ideia de que a 
distinção entre judaísmo de Israel e helenizado não pode ser mais considerada muito definida. A descobertas 
dos manuscritos do mar Morto e de outros testemunhos do primeiro século confirmaram que o judaísmo dos 
dias de Jesus era multifacetado e complexo. Portanto, Davies rejeitava a ideia de que Paulo opunha-se à lei. 
O apóstolo deve ser visto como um judeu de linha farisaica. Na opinião de Davies, Paulo reinterpretou a 
lei, identificando-a com Cristo. Ele deu atenção às considerações paulinas sobre a participação do crente 
na vida de Cristo e no conceito de corpo de Cristo, derivando-o da ideia de solidariedade corporativa do 
Antigo Testamento.30 Davies, portanto, sugere que Paulo mantém uma relação de continuidade com o 
judaísmo e suaviza o confronto do apóstolo com os judeus e judaizantes do primeiro século.

O enfoque judaico está diretamente relacionado com a ênfase no aspecto escatológico do pensamento 
paulino, realçado pelos estudos de Schweitzer. Entre os estudiosos que merecem destaque nesta abordagem 
estão C. H. Dodd, W. G. Kümmel e Oscar Cullmann. O britânico C. H. Dodd entendeu que a morte de 
Cristo trouxe de fato a chegada da era vindoura. A escatologia era, portanto, realizada. De fato, o cristão já 

foi um excelente intérprete de Bach, um teólogo expressivo e contava com uma saúde muito resistente, tendo morrido com 90 anos de idade, 
a maioria deles vivendo no interior da África equatorial, cuidando de leprosos e de doentes. Infelizmente, seu enfoque teológico foi muito 
menos extraordinário.

24	 Entendido aqui como por exemplo a obra BRUCE, F. F. Paulo, o apóstolo da graça: sua vida, cartas e teologia. São Paulo: Shedd, 2003, 463 
p.

25	 Publicada recentemente em português pela editora Novo Século, S. Paulo.
26	 SCHWEITZER, Albert. Die Mystik des Apostels Paulus. Tübingen: Mohr Siebeck, 1930, p. 220, conforme citado por STUHLMACHER, 

P.; HAGNER, D. Lei e graça em Paulo. São Paulo: Vida Nova, 2003, 136p.
27	 Veja MONTEFIORE, C. G. “The Genesis of the Religion of St. Paul.” Judaism and St Paul (1914). Repr. New York: Arno, 1973. 1–129.
28	 Veja SCHOEPS, H. J. Paul: the theology of the apostle in the light of Jewish Religious History. London: Lutterworth, 1961.
29	 Veja DAVIES, W. D. Jewish and Pauline Studies. London: SPCK; Philadelphia: Fortress, 1984, e DAVIES, W. D. Paul and Rabbinic 

Judaism. London: SPCK/Philadelphia: Fortress,1981
30	 Veja a excelente tese de SHEDD, Russell P. Solidariedade da Raça. São Paulo: Vida Nova, 1990. Vale lembrar que o conceito de corpo de 

Cristo tinha sido relacionado com o misticismo gnóstico por diversos estudiosos do século XIX, ligados à Escola de Religiões Comparadas.



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

17Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

participa do reino de Deus, e dele desfrutará plenamente na morte. A escatologia perdeu o enfoque histórico 
e temporal, adquirindo tons mais platônicos. Já o prolífico estudioso alemão W. G. Kümmel enfatizou que 
tanto o aspecto presente e futuro da escatologia de Jesus e de Paulo tinham igual relevância e importância, 
equilibrando os dois elementos na balança.31 No caso da famosa trilogia de Oscar Cullmann,32 publicadas 
nos anos 50 e 60, deu ênfase ao conceito bíblico-judaico de história linear, em contraste com C. H. Dodd.33

9. A NOVA PERSPECTIVA
A chamada nova perspectiva paulina é uma abordagem mais recente e distinta sobre o pensamento 

de Paulo. Três nomes estão ligados diretamente a tal interpretação do grande apóstolo: Krister Stendahl, 
E. P. Sanders e James D. G. Dunn. Foi o próprio James Dunn que denominou o novo enfoque de Nova 
Perspectiva de Paulo.34 O movimento teve origem já em 1961, com o erudito sueco K. Stendahl, que reagiu 
contra a interpretação luterana tradicional do pensamento de Paulo. Stendahl, seguindo a sugestão de 
Schweitzer, defendeu a ideia de que a doutrina da justificação pela fé não podia ser o centro da mensagem 
paulina de salvação. Seguindo tal linha de raciocício, em 1976 Stendahl descreve tal abordagem em Paul 
Among Jews and Gentiles.35

Em 1977 E. P. Sanders publicou sua obra Paul and Palestinian Judaism36; nela Sanders afirmou que o 
judaísmo de Israel não acreditava numa justificação pelas obras e também rediscutiu o significado da aliança 
do Antigo Testamento. Sanders dizia que a aliança do Sinai é a grande dádiva de Deus para Israel. O acesso 
a essa aliança não pode ser conquistado por Israel, pois lhe é dado pela graça divina. De fato, os israelitas 
continuarão na aliança se permanecem nela. Quando pecam, devem arrepender-se e oferecer sacrifícios. 
Portanto, Sanders entende que o judaísmo do primeiro século não era uma religião de justificação pelas 
obras, ma sim uma religião de graça. Logo, esse não era o problema do judaísmo para Paulo. 
Segundo ele, Paulo considerava a participação em Cristo e estar em Cristo muito mais importante que 
a justificação. Isso acabou deslocando essa doutrina para uma posição periférica.

De modo semelhante, James Dunn amplia a mesma linha de abordagem, que pode ser examinada 
em seus dois volumes de comentário de Romanos,37 e na sua espessa obra sobre a teologia de Paulo.38 Em 
resumo, Dunn afirma que o judaísmo antigo conhecia a justificação pela fé e nela cria, tendo como único 
deslize o exclusivismo que rejeitava os gentios, e que Paulo desejava apenas uma igualdade soteriológica 
entre judeus e gentios diante de Deus. Portanto, a justificação pela fé não tem centralidade na teologia 
paulina; é antes uma estratégia pragmática para facilitar sua missão aos gentios.

Portanto, a nova perspectiva entende que a teologia paulina tem sido malinterpretada pelo enfoque 
da Reforma protestante, e não traduz o verdadeiro pensamento do apóstolo. De fato, segundo o novo 
enfoque, Paulo nem se percebia numa nova religião, mas entendia que tinha a tarefa de levar o judaísmo 
para os gentios. Os questionamentos de Paulo sobre a lei devem ser lidos apenas sob a luz de sua missão 
aos gentios. Esclarecendo melhor: os argumentos de Paulo contra as “obras da lei” não diziam respeito 
à questão da justificação pela obediência à lei, mas simplesmente aos emblemas judaicos de identidade 
que separavam os judeus dos gentios. Tal avaliação, ainda que muitos dos adeptos da nova abordagem 
discordem, acabará entendendo que há duas vias soteriológicas na história da salvação: o nomismo da 
aliança do Antigo Testamento é o meio de salvação de Israel, e o evangelho livre da lei é o meio divino 

31	 Tendência também presente em G. E. LADD em sua Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos.
32	 As obras Cristologia do Novo Testamento e Cristo e o Tempo foram recentemente publicadas em português pela editora Custom, São Paulo.
33	 ORR, 1998.
34	 O artigo The New Perspective on Paul foi publicado na BJRL, no. 65, em 1983.
35	 STENDAHL, Krister. Paul among jews and gentiles. Philadelphia: Fortress Press, 1974.
36	 SANDERS, E. P. Paul and Palestinian Judaism: a comparison of patterns of religion. Philadelphia: Fortress Press, 1977. Veja também 

SANDERS, E. P. Paulo, a lei e o Povo Judeu. São Paulo: Paulus, 1990, 247 p.
37	 DUNN, James D. G. Word Biblical Commentary: Romans 1—8, e Romans 9—16. Waco: Word, 1988.
38	 A Teologia de Paulo de James Dunn foi publicada recentemente em português pela editora Paulus.



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

18Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

de salvação para os gentios. A abordagem pretende suavizar o conflito judaico-cristão e desviar o embate 
soteriológico entre as duas tradições religiosas.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Diante do resumo apresentado nas linhas acima, o que pode ficar de lição para nós com respeito ao 

pensamento de Paulo. Existem lições práticas e importantes para o ministério cristão a partir de tantos 
enfoques desencontrados e muitas vezes contraditórios.

Em primeiro lugar, deve ficar claro que a interpretação de Paulo tem dependido exageradamente 
de filosofias e perspectivas dominantes de uma determinada época. Paulo fica muitas vezes ofuscado pela 
sobreposição filosófica ou cultura que recai sobre sua pessoa. Isso deve nos levar a ler todas as abordagens 
com bastante crítica e tentar entendê-las dentro do próprio contexto em que surgiram.

Outra dificuldade que muitas das perspectivas sobre Paulo tem enfrentado é a leitura radical do 
pensamento do apóstolo. A amplitude cultural de Paulo, bem como seu raciocínio no mínimo dialético 
e os seus muitos escritos devem necessária impedir qualquer interpretação simplista e monodirecionada 
do grande apóstolo cristão. Muitos pensadores e teólogos sistemáticos ocidentais parecem querer praticar 
um reducionismo desnecessário com pensadores bíblicos. Se tal autor escreveu isso, ele não pode ter escrito 
outra obra que apresenta enfoque aparentemente muito distinto. Os estudos da teologia bíblica têm 
demonstrado que o leque de abrangência do pensamento bíblico, ou hebraico, é muito mais amplo do que 
estamos acostumados. Portanto, a retaliação crítica racionalista da Bíblia tem trabalhado com pressupostos 
metodologicamente inadequados para avaliar muito do texto bíblico, sem aqui querer defender um 
conservadorismo fundamentalista irrefletido, que, no fundo, é outro filho do iluminismo, tanto quanto o 
liberalismo crítico. 

Muito da polarização estabelecida dentro do paulinismo parece ignorar o aspecto cronológico da 
vida de Paulo. Devemos considerar a possibilidade de um “desenvolvimento” do pensamento de Paulo. 
Parece improvável que a escatologia paulina possa ser percebida de modo estático. Além disso, é pouco 
provável que o Paulo que escreve a carta aos Gálatas ou 1 Tessalonicenses tenha contornos teológicos 
inalterados quando comparado com o Paulo das pastorais ou, pelo menos, das epístolas da prisão. Aliado a 
tal realidade, jamais poderemos desconsiderar os contextos específicos para os quais Paulo envia suas cartas. 
Muitas considerações precisam ser compreendidas dentro de um contexto particular, sem generalizações 
inadequadas.

Sem dúvida, Paulo é e continuará a ser o primeiro e grande teólogo do cristianismo. As distintas 
perspectivas sobre seu pensamento têm utilidade; ainda que mereçam muitas delas críticas atrozes, no 
mínimo conseguiram pelo menos levantar questões pertinentes e importantíssimas sobre o assunto. Cremos 
ser muito difícil concordar com a Nova Perspectiva e com outras abordagens semelhantes, afirmando que a 
justificação pela fé é periférica e secundária no pensamento paulino. Uma leitura simples de Romanos e de 
Efésios deixa claro que o tema é mais do que relevante para Paulo. Por outro lado, a redescoberta de Paulo 
como judeu deve ser bem recebida e aprofundada. Mesmo sendo o apóstolo dos gentios Paulo sempre se 
viu como judeu e pensou como um judeu de sua época. O enfoque mais recente sobre o assunto certamente 
será muito prolífico.

Por fim, devemos enfatizar que a busca de fontes e do cenário por trás de Paulo jamais poderão 
explicar plenamente a genialidade e o impacto de seus escritos. Não há dúvida, em nossa opinião, que 
Paulo possui grande originalidade e constrói um pensamento próprio e muito complexo. Até mesmo um 
fenomenólogo da religião irá concordar que tal empreitada só pode surgir de uma grande experiência. Para 
alguns uma simples manifestação da consciência transcendental, para os que costumam passar por ela uma 
revelação de Deus. Seria impossível entender Paulo sem voltar os olhos para a estrada de Damasco. O livro 
de Atos considera o fato tão imprescindível que o descreve três vezes (At 9, 22 e 26). O estudo muitas vezes 
científico e “neutro” de um assunto acabar por ser profundamente enganoso. Só quem passou por uma 



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

19Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

experiência análoga à de Paulo poderá entender o impacto da conversão e da justificação pela fé em Cristo 
experimentada pelo apóstolo. É como pedir a um engenheiro que julgue uma obra de arte contemporânea, 
ou pedir a um comentarista americano de beisebol (neutro) que comente uma final de copa do mundo 
de futebol entre Brasil e Argentina. É muito provável que a “neutralidade” ou, se quisermos, “a plena 
heteroneidade” representará equívoco completo. 

REFERÊNCIAS
BÍBLIA de Estudo NVI. São Paulo: Vida, 2003, p. 2070.

BORNKAMM, G. Paulo. São Paulo: Teológica, 2003. 

BRUCE, F. F. Paulo, o apóstolo da graça: sua vida, cartas e teologia. São Paulo: Shedd, 2003.

CARREZ, Maurice. As Cartas de Paulo, Tiago, Pedro e Judas. São Paulo: Paulus, 1987. 

CARSON, D. A.: MOO, D. J.; MORRIS, L. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1997. 

CASALEGNO, Alberto. Paulo: Evangelho do amor fiel de Deus. São Paulo: Loyola, 2001. 

CERFAUX, L. Cristo na Teologia de Paulo. São Paulo: Teológica, 2002. 

CERFAUX, L. O Cristão na Teologia de Paulo. São Paulo: Teológica, 2003. 

COTHENET, Edouard. Paulo: apóstolo e escritor. São Paulo: Paulinas, 1999. 

DAVIES, W. D. Jewish and Pauline Studies. London: SPCK; Philadelphia: Fortress, 1984. 

DAVIES, W. D. Paul and Rabbinic Judaism. London: SPCK/Philadelphia: Fortress, 1981.

DUNN, James D. G. Word Biblical Commentary: Romans 1—8, e Romans 9—16. Waco: Word, 1988.

ELLIOT, Neil. Libertando Paulo: a justiça de Deus e a política do apóstolo. São Paulo: Paulus, 1997. 

FABRIS, Rinaldo. Paulo: apóstolo dos gentios. São Paulo: Paulinas, 2001. 

FEE, Gordon D. Para ler Paulo. São Paulo: Loyola, 1996. 

GRUDEM, W. Teologia Sistemática. São Paulo: Vida Nova, 2001.

GUNDRY, R. Panorama do Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1991.

HALE, B. D. Introdução ao Estudo do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2001.

HOWELL Jr, D. N. Biblioteca Sacra, V.150 no. 599, Julho, 93-304, Dallas, EUA.

KÄSEMANN, E. Perspectivas Paulinas. São Paulo: Teológica, 2003. 

KEE, H. C. As origens cristãs em perspectiva sociológica. São Paulo: Paulinas, 1983. 

KÜMMEL, W. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Paulinas, 1982.

LADD, G. E. Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos.

MEEKS, Wayne A. Os primeiros cristãos urbanos: o mundo social do apóstolo Paulo. São Paulo: Paulinas, 1992. 

MONTEFIORE, C. G. “The Genesis of the Religion of St. Paul.” Judaism and St Paul (1914). Repr. New York: 
Arno, 1973.



A INTERPRETAÇÃO DO PENSAMENTO DE PAULO: UMA ABORDAGEM HISTÓRICA
Luiz Alberto Teixeira Sayão

20Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

MURPHY-O’CONNOR, Jerome. A antropologia pastoral de Paulo: tornar-se humano juntos. São Paulo: Pau-
lus, 1982. 

MURPHY-O’CONNOR, Jerome. Paulo: biografia crítica. São Paulo: Loyola 2000.

PATTE, Daniel. Paulo, sua fé e a força do Evangelho. São Paulo: Paulinas, 1987. 

PESCE, Mauro. As duas fases da pregação de Paulo: da evangelização à guia da comunidade. São Paulo: Loyola, 
1996. Série Bíblica Loyola – 20.

ROBERTSON, A. T. Épocas na vida de Paulo. Rio de Janeiro: JUERP, 1982.

SANDERS, E. P. Paul and Palestinian Judaism: a comparison of patterns of religion. Philadelphia: Fortress Press, 
1977. 

SANDERS, E. P. Paulo, a lei e o Povo Judeu. São Paulo: Paulus, 1990, 247 p.

SCHOEPS, H. J. Paul: the theology of the apostle in the light of Jewish Religious History. London: Lutterworth, 
1961.

SCHWEITZER, Albert. Die Mystik des Apostels Paulus. Tübingen: Mohr Siebeck, 1930.

SHEDD, Russell P. Solidariedade da Raça. São Paulo: Vida Nova, 1990. 

SOARDS, M. “Paul”, in: Mercer Dictionary of the Bible. Macon: Mercer University Press, 1990.

STENDAHL, Krister. Paul among jews and gentiles. Philadelphia: Fortress Press, 1974.

STUHLMACHER, P.; HAGNER, D. Lei e graça em Paulo. São Paulo: Vida Nova, 2003.

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



UMA MENSAGEM DE CONFIANÇA NA JUSTIÇA 
DIVINA EM TEMPOS DE APARENTE IMPUNIDADE 
A PARTIR DO SALMO DE HABACUQUE
A message of trust in divine justice in a time of apparent impunity from 
the psalm of Habakkuk

Me. Cléber Mateus de Moraes Ribas1

RESUMO
A impunidade no Brasil é algo que tem causado muitas discussões e perguntas. 

Muitos cristãos questionam-se acerca da aparente inação de Deus diante dessa realidade. 
Há no Antigo Testamento um livro com questionamentos semelhantes e uma possível 
resposta, bem como uma lição sobre como o cristão pode se portar diante dessa situação: 
o livro do profeta Habacuque. Por isso, no presente artigo buscou-se apontar quais 
seriam as aplicações do livro de Habacuque (mais precisamente, do salmo presente 
no capítulo 3) para os cristãos brasileiros, visto que a realidade atual é de aparente 
impunidade assim como nos tempos do profeta. Para isto, foi apresentado um estudo 
bibliográfico e hermenêutico apontando algumas questões contextuais concernentes 
ao texto. A pesquisa se deu predominantemente em comentários bíblicos e introduções 
ao Antigo Testamento. Concluiu-se que o texto de Habacuque, em especial o salmo 
presente no capítulo 3, demonstra que aqueles que pertencem ao povo de Deus podem 
firmar a sua fé nas obras divinas do passado e nas promessas de ação futura. Esta fé, 
portanto, não é uma forma de fideísmo, mas se baseia nos feitos divinos e em suas 
promessas como resposta aos questionamentos acerca de sua aparente inação diante do 
que as pessoas veem como impunidade. 

Palavras-chave: Habacuque. Injustiça. Impunidade.

1	  O autor é Bacharel em Teologia pela Faculdade Batista Pioneira, Especialista em Design Instrucional pelo SENAC (Serviço Nacional 
de Aprendizagem Comercial) e Mestrando em Teologia pelas Faculdades Batista do Paraná. É designer instrucional da Faculdade Batista 
Pioneira. E-mail: cleber@batistapioneira.edu.br

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n2.002



UMA MENSAGEM DE CONFIANÇA NA JUSTIÇA DIVINA EM TEMPOS DE APARENTE IMPUNIDADE A PARTIR DO SALMO 
DE HABACUQUE | Cléber Mateus de Moraes Ribas

22Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

ABSTRACT
Impunity in Brazil is something that has caused many discussions and questions. 

Many cristãos questionam-is about the apparent inação de Deus before the reality. 
There is in the Old Testament a book with similar questions and a possible answer, as 
well as a lesson on how the Christian could behave in this situation: the book of the 
prophet Habakkuk. For this reason, I do not present an article that seeks to point out 
what would be the applications of the Habakkuk book (more precisely, of the present 
psalm in chapter 3) for the Brazilian Christians, given that the current reality is one of 
apparent impunity as well as the times of the prophet. For this, a bibliographical and 
hermeneutic study was presented, pointing out some contextual questions concerning 
the text. The research is due predominantly to biblical commentaries and introductions 
to the Old Testament. It is concluded that the text of Habakkuk, especially the present 
psalm in chapter 3, demonstrates that those who belong to God’s power can sign their 
faith in the divine works of the past and in the promises of future action. This faith, 
therefore, is not a form of fideism, but is based on divine faiths and on their promises 
as an answer to questions about their apparent inaction before what people see as 
impunity.

Keywords: Habakkuk. Injustice. Impunity.

INTRODUÇÃO
A população brasileira, em geral, possui uma nítida sensação de impunidade, perceptível de diversas 

formas. Ela suscita muitas discussões e questionamentos. Um destes é dirigido aos cristãos: “Por que Deus 
não faz nada diante da impunidade e da injustiça?” Diversos cristãos também se questionam acerca disso. Se 
buscarem respostas no texto bíblico, vão perceber que muitos dos escritos proféticos presentes no Antigo 
Testamento contêm duras críticas às injustiças cometidas, em especial pelos líderes do povo de Deus. No 
entanto, no livro de Habacuque há algo diferente: nele o profeta não se dirige aos líderes para falar sobre 
injustiça e impunidade, mas ao Senhor, questionando-o acerca de sua aparente inação. 

Diante disso, pode-se questionar quais seriam as aplicações para os cristãos hoje a partir do livro 
do profeta Habacuque, em especial da oração presente no capítulo 3, visto que a sensação de impunidade 
no Brasil pode se assemelhar à realidade que o profeta vivia. Para tal, o artigo consiste em uma pesquisa 
predominantemente bibliográfica com estudo hermenêutico do texto bíblico. Assim sendo, serão 
apresentadas questões contextuais acerca do livro, uma breve análise do capítulo 3 e, por fim, apontamentos 
de aplicações do texto bíblico para a contemporaneidade.

1. O CONTEXTO DA PROFECIA DE HABACUQUE: INJUSTIÇA, 
IMPIEDADE E APARENTE IMPUNIDADE

A profecia de Habacuque ocorre em um período muito difícil para a nação judaica - um tempo 
de crise visto que se aproximava o exílio babilônico. Coelho Filho aponta que no livro de Habacuque a 
iminente invasão de Judá se daria por um povo conhecido pelo seu poder e sua força militar: os babilônios.2

Conforme Gusso e Lasor, há muitas propostas quanto ao tempo de atuação do profeta, variando 
entre os anos 700 e 300 a.C.3 No entanto, a datação mais aceita se encontra no séc. VII a.C. Hill e Walton 
sugerem o período entre 640 e 626 a.C. e tem a data de 630 a.C. como a melhor estimativa.4 Já Gusso 
afirma que Habacuque atuou entre os anos 625 e 598 a.C., quando ocorre o início da expansão do Império 

2	  COELHO FILHO, 1992, p. 17.
3	  GUSSO, 2017, p. 101-102; LASOR, 1999, p. 349.
4	  HILL; WALTON, 2007, p. 573.



UMA MENSAGEM DE CONFIANÇA NA JUSTIÇA DIVINA EM TEMPOS DE APARENTE IMPUNIDADE A PARTIR DO SALMO 
DE HABACUQUE | Cléber Mateus de Moraes Ribas

23Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Neobabilônico, pouco tempo antes de Judá ser invadida e grande parte de sua população ser deportada 
para a Babilônia.5 Outros autores, como Sayão, Coelho Filho, Lasor e Dillard e Longman III concordam 
com a data posterior a 625 a.C.

Sayão afirma que Habacuque redigiu o texto entre 609 e 597 a.C.6 Coelho Filho aponta que se pode 
presumir a data da atuação de Habacuque entre 607 e 606 a.C.7 No entanto, segundo Lasor, os relatos dos 
feitos militares dos caldeus no texto do profeta podem indicar que se trate de uma data após o ano de 605 
a.C., época em que ocorreu a batalha de Carquêmis, quando os babilônios derrotaram os egípcios.8 Para 
Dillard e Longman III, o texto pode ser datado entre os anos 625 e 604 a.C., devido à menção às muitas 
conquistas babilônicas presentes no capítulo 2 e à referência à ascensão deste Império. Ainda segundo eles, 
da mesma forma é possível afirmar que o profeta foi contemporâneo de Sofonias, Naum, Jeremias e, talvez, 
também de Joel.9

Quanto à contemporaneidade em relação aos outros profetas, além da supracitada afirmação, Lopes e 
Coelho Filho apontam que Habacuque é contemporâneo de Jeremias.10 O segundo autor cita também que 
ele viveu no mesmo período de Sofonias.11 Para Gusso e Lasor o profeta atua na mesma época de Sofonias 
e de Naum. Desta forma, no presente artigo optar-se-á pelo entendimento de que a atuação profética de 
Habacuque se deu, muito provavelmente, na mesma época dos profetas Jeremias, Sofonias e Naum, entre 
os anos 605 e 604 a.C.12

Este período foi bastante complicado para a nação de Judá. Sayão afirma que, além da ascensão da 
Babilônia, naquela época o povo já havia deixado de lado as reformas efetuadas pelo rei Josias. Havia muita 
maldade, opressão, injustiça e violência em Judá. O povo estava distante de Iavé. A injustiça e a impiedade 
imperavam na nação que deveria manifestar o reto e justo Deus.13

Conforme Lopes, o profeta viu uma situação incontrolável devido à corrupção do povo em diversas 
áreas: os ímpios tiravam vantagem dos justos, que eram tripudiados.14 Por isso, Habacuque questiona o 
Senhor sobre os motivos de sua permissão em relação a esta situação. Ou seja, ao contrário dos outros 
profetas de seu tempo, ele não se queixa do pecado do povo, mas da aparente falta de ação da parte de 
Deus.15 Segundo Lopes, ele não fala ao povo que se arrependa, mas questiona Deus acerca de sua inatividade 
diante de tamanha impiedade. Para o profeta não era motivo de espanto o pecado entranhado na nação, 
mas o silêncio e a falta de ação da parte de Deus diante da maldade e da injustiça.16 

Além disso, causou ainda mais confusão na mente do profeta o fato de que Deus agiria por meio dos 
babilônios. Conforme Lasor, o problema para ele não era a presença ou não do poder soberano de Deus 
sobre aquela nação, e sim a sua ação por meio desta para castigar Judá, visto que era ainda mais injusta.17 
Sobre essas duas questões, Lopes aponta que eram conflitos vividos pelo profeta. Segundo ele, as orações 
de Habacuque não haviam sido respondidas rapidamente e quando ele obteve as respostas elas o deixaram 
mais alarmado que antes, pois o Senhor lhe dissera que os sanguinários e truculentos babilônios viriam em 

5	  GUSSO, 2017, p. 101-102.
6	  SAYÃO, 2008, p. 359.
7	  COELHO FILHO, 1992, p. 17.
8	  LASOR, 1999, p. 349.
9	  DILLARD; LONGMAN III, 2006, p. 393.
10	 LOPES, 2007, p. 15; COELHO FILHO, 1992, p. 17.
11	 COELHO FILHO, 1992, p. 17.
12	 GUSSO, 2017, p. 101; LASOR, 1999, p. 349.
13	 SAYÃO, 2008, p. 359.
14	 LOPES, 2007, p. 22.
15	 COELHO FILHO, 1992, p. 17-18.
16	 LOPES, 2007, p. 17-18.
17	 LASOR, 1999, p. 351.



UMA MENSAGEM DE CONFIANÇA NA JUSTIÇA DIVINA EM TEMPOS DE APARENTE IMPUNIDADE A PARTIR DO SALMO 
DE HABACUQUE | Cléber Mateus de Moraes Ribas

24Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

obediência ao chamado divino para atacar Judá.18

Conforme Lasor, mesmo o profeta estando consciente da situação caótica e cheia de impiedade de 
Judá, para Habacuque esta era incomparável com a maldade dos babilônios. Ainda segundo ele, era essa 
situação que causava tremores ao profeta.19 Hill e Walton também enfatizam que a questão de Habacuque 
era sobre como Deus, que é justo, poderia usar a terrível Babilônia como meio para punir o seu povo. 
Segundo estes autores, ele não colocava em dúvida a culpa dos judeus e sim uma possível aprovação divina 
das ações babilônicas, visto que Ele faria aquele povo vencer Judá.20

Por causa destas queixas do profeta, muitos comparam-nas às de Jó.21 No entanto, ao contrário dele, 
Habacuque recebe uma resposta do Senhor para o seu questionamento. Esta culmina naquela que pode ser 
a afirmação-chave do livro: o justo viverá pela fé (2.4). O povo judeu que se mantivesse fiel, vivendo pela 
fé, seria restaurado, enquanto que a ímpia Babilônia cairia para nunca mais se levantar.22 Justamente por 
ter recebido esta resposta é que o profeta faz uma das orações mais belas do Antigo Testamento, presente 
no capítulo 3. 

2. O SALMO DE HABACUQUE: CONFIANÇA NA FUTURA 
MANIFESTAÇÃO DA JUSTIÇA DIVINA

Diante da resposta do Senhor às suas queixas, Habacuque faz uma oração trazendo à memória os 
feitos divinos - o que lhe fortalece diante de sua realidade atual e do iminente sofrimento com o ataque 
babilônico. Segundo Lopes, o profeta vai do desespero e do temor à fé e à esperança.23 Ou seja, após as 
exortações e promessas registradas nos dois primeiros capítulos, ele conclui seu livro com louvor e oração 
em profunda confiança na ação daquele que já havia realizado feitos poderosos e graciosos.24 

Os primeiros capítulos apresentam um diálogo entre Deus e o profeta, isto é, suas queixas não 
deixam de ser orações direcionadas ao Senhor. Há, porém, claramente uma diferença entre as suas queixas 
dos primeiros capítulos e a oração confiante presente no capítulo três no que tange ao estilo.25

Conforme Gusso, alguns tendem a pensar que não há uma unidade entre esse e os capítulos iniciais 
justamente por conta do estilo, uma vez que o terceiro capítulo se trata de um salmo.26 Segundo Baker, 
devido à forma do início e do fim do capítulo, é possível inferir que durante certo tempo ele tenha circulado 
em separado ao restante do texto do profeta. Assim, ainda segundo esse autor, há a atribuição da autoria a 
Habacuque ou ao menos aceita-se que haja certa relação deste com a preservação do salmo.27

Entretanto, para Gusso ainda que não se tenha uma unidade literária entre os três capítulos, é possível 
crer que eles são do mesmo autor.28 Coelho Filho vai além e afirma categoricamente que o texto todo é de 
autoria de Habacuque e nele não há qualquer acréscimo feito por alguém além do profeta. Assim sendo, 
neste trabalho será considerado Habacuque como sendo o autor de todo o livro, inclusive do capítulo 3. 
Ou seja, ainda que haja uma clara mudança no estilo literário neste capítulo em relação aos demais, o autor 
é o mesmo: o profeta Habacuque.29 

Quanto ao estilo, conforme apontado anteriormente, o trecho se trata de um salmo. Não há motivos 
18	 LOPES, 2007, p. 21.
19	 LASOR, 1999, p. 351.
20	 HILL; WALTON, 2007, p. 575.
21	 DILLARD; LONGMAN III, 2006, p. 395.
22	 LOPES, 2007, p. 21-22.
23	 LOPES, 2007, p. 137.
24	 FEINBERG, 1988, p. 218.
25	 COELHO FILHO, 1992, p. 65.
26	 GUSSO, 2017, p. 102.
27	 BAKER, 2001, p. 351.
28	 GUSSO, 2017, p. 103.
29	 COELHO FILHO, 1992, p. 68.



UMA MENSAGEM DE CONFIANÇA NA JUSTIÇA DIVINA EM TEMPOS DE APARENTE IMPUNIDADE A PARTIR DO SALMO 
DE HABACUQUE | Cléber Mateus de Moraes Ribas

25Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

plausíveis para se duvidar disso. Gusso aponta que a palavra selâ é particular dos salmos.30 Baker concorda 
com isto e acrescenta que este termo aparece três vezes no capítulo, nos versículos 3, 9 e 13. Para este autor, 
ele pode ser uma orientação litúrgica ou musical, mas cujo significado é desconhecido.31 

Gusso também aponta que a expressão shigyōnôt32 pode indicar um salmo de lamento.33 Além disso, 
há a afirmação de que deveria ser acompanhado por um instrumento de corda sob a orientação de um 
mestre de música.34 De acordo com Coelho Filho, shigyōnôt “é o plural de shiggâyôn, que significa ‘cântico 
emotivo’”. Ele também diz que Habacuque 3 é muito semelhante ao salmo 7 em termos de estilo.35 De 
acordo com Baker, shigyōnôt é uma expressão rara, que é utilizada apenas em situações que denotam total 
dependência da fidelidade divina.36

Percebe-se então que não se trata apenas de uma oração, mas de uma canção de Habacuque. Um 
salmo com fins litúrgicos no que tange à adoração expressa em cântico, acompanhado de instrumentos de 
corda (possivelmente uma harpa), que deveria ser regido por um músico profissional, conforme também 
aparece em outros cinquenta e cinco salmos.37 Feinberg é concordante com a ideia de se tratar de um 
cântico e acrescenta que a palavra shigyōnôt também já foi traduzida como “à maneira de elegías (sic)”, “um 
cântico”, “um balanceio”, ou “um cântico triunfal”. Ainda segundo ele, este termo deriva de um verbo cujo 
significado é “errar” ou “perder o rumo” e pode denotar a ideia de um cântico triunfal ou entoado com 
grande excitação.38 Ou seja, segundo Lopes, Habacuque termina o seu livro cantando, ainda que o tenha 
iniciado aos prantos.39

Mas esta canção triunfal de Habacuque não se baseou em uma mudança nas circunstâncias vividas 
pelo profeta e pelo povo, e sim em uma esperança na soberania de Deus, que prometera fazer justiça a seu 
tempo. Conforme Lopes, este cântico escrito por Habacuque aponta para o fato de que Deus é imutável.40 
Segundo ele, o que muda é o íntimo do profeta, a partir da lembrança acerca de quem Deus é e do que fizera 
no passado para o seu povo.41 Assim, esta bela canção de Habacuque tem como conteúdo o passado e o 
futuro - mais ainda, a soberania divina sobre ambos os períodos. 

Este hino de louvor, portanto, inicia-se com um olhar para o passado. Conforme Lopes, Habacuque 
procura nos feitos divinos de outrora as bases para sua confiança no tempo presente, por meio de um 
retorno à história da redenção do povo hebreu, a fim de buscar forças para enfrentar as crises vividas pela 
nação.42 Coelho Filho aponta que, nos versículos 3 a 15, o profeta faz uma descrição bastante semelhante 
às teofanias do êxodo. Ou seja, ele traz à memória aquele feito do Senhor que deveria estar sempre presente 
na mente dos israelitas, a saber, o livramento da escravidão no Egito (Dt 6).43 

Lasor afirma que há um aparente olhar duplo do profeta: ora para o passado (Êxodo), ora para 
o futuro (o Dia do Senhor). No entanto, segundo esse autor, ainda assim há um anseio do profeta pela 
manifestação do poder divino diante da circunstância que estava vivendo e por isso ele ora por meio 

30	 GUSSO, 2017, p. 106.
31	 BAKER, 2001, p. 351.
32	 As transliterações variam de acordo com os autores. Sendo assim, exceto em citações diretas, adotar-se-á a presente 

transliteração.
33	 GUSSO, 2017, p. 106.
34	 GUSSO, 2017, p. 106.
35	 COELHO FILHO, 1992, p. 65.
36	 BAKER, 2001, p. 351.
37	 BAKER, 2001, p. 351.
38	 FEINBERG, 1988, p. 218.
39	 LOPES, 2007, p. 122.
40	 LOPES, 2007, p. 147.
41	 LOPES, 2007, p. 138.
42	 LOPES, 2007, p. 147.
43	 COELHO FILHO, 1992, p. 71.



UMA MENSAGEM DE CONFIANÇA NA JUSTIÇA DIVINA EM TEMPOS DE APARENTE IMPUNIDADE A PARTIR DO SALMO 
DE HABACUQUE | Cléber Mateus de Moraes Ribas

26Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

deste salmo.44 O profeta usa técnicas literárias como a hipérbole, a ironia, a personificação e o símile para 
descrever as ações de Deus no Êxodo (passando pelo Sinai, pelas pragas, pela marcha no deserto, pela 
travessia do Mar Vermelho e do rio Jordão e pelo dia longo descrito em Josué). Desta forma, o terceiro 
capítulo faz uma contraposição ao primeiro.45

Coelho Filho afirma que o relato da manifestação divina descrito por Habacuque e que remete ao do 
Êxodo constitui-se de uma lembrança da fé de que Iavé era um Deus que age e se manifesta na história tal 
qual fez no Êxodo.46 Feinberg também afirma que o profeta busca na memória acerca dos feitos divinos na 
ocasião do êxodo um motivo para confiar na ação futura do Senhor. Segundo ele, para o profeta era certo 
que Deus se manifestaria para livrar os que o temessem das mãos dos seus opressores, tal qual agiu quando 
da saída do povo hebreu do Egito. Da mesma forma, Deus julgaria a nação inimiga de Judá - a Babilônia - 
assim como fizera com o Egito.47

Assim, o profeta inicia seu salmo pedindo, no versículo 2, que as ações de livramento da parte de 
Deus também sejam avivadas, isto é, ocorram novamente. Desta forma, tanto o Senhor quanto sua obra 
tornar-se-iam conhecidos mais uma vez.48 A partir de então, dos versículos 3 a 15, Habacuque relata de 
forma belíssima as teofanias do êxodo. 

Conforme Coelho Filho, esta descrição do profeta acerca do Senhor se erguendo para julgar é 
altamente poética.49 De acordo com Dillard e Longman III, Habacuque aponta o poder de Deus a partir 
de sua ação soberana sobre a natureza, agitando os céus e a terra e dominando sobre as águas caóticas. Ele 
aparece como um Guerreiro Divino com armas que usará para julgar as nações como já fizera no êxodo.50

Percebe-se também que dos versículos 3 a 7 Habacuque discorre acerca dos feitos de Deus e dos 
versículos 8 a 15 ele fala diretamente com o Senhor sobre o mesmo assunto.51 Primeiramente, o profeta 
aponta que o Senhor vem de Temã e do monte Parã (v. 3). Este destaque é importante, visto que ambas são 
localidades edomitas e estão ligadas com a ação do Senhor na saída do povo hebreu do Egito e na conquista 
de Canaã.52 A seguir, o Senhor avança acompanhado por pragas e doenças terríveis, o que estava também 
associado ao relato do êxodo e ao encontro do povo com Deus no monte Sinai.53

Nos versículos 8 a 15 é dito que o Guerreiro Divino, Iavé, causa temor e tremores pelo seu próprio 
ser e por suas ações.54 Lopes afirma que, entre os versículos 8 a 11, a poesia de Habacuque tem como 
cenário a natureza e entre os versículos 12 a 15 o cenário é a História.55 No entanto, algumas figuras se 
repetem em ambos os trechos. Por exemplo, no versículo 8 o profeta questiona se foi contra o mar que 
o Senhor cavalgou com seus cavalos e no versículo 15 ele afirma que Deus pisou o mar com seus cavalos. 
Outras figuras bélicas (como as flechas) e naturais (como as águas enfurecidas) aparecem ao longo dos 
versículos 8 a 15. Logo, parece não haver esta separação de cenários proposta por Lopes. É possível que seja 
mais plausível o relato da ação do Guerreiro Divino como uma unidade de pensamento dotada de figuras 
distintas (como as bélicas e as naturais) com recursos hiperbólicos e figurativos para ilustrar de forma 
poética esta ação.

No versículo 13, chama a atenção a expressão “ungido”. A quem ela se refere? Segundo Baker, ao povo 

44	 LASOR, 1999, p. 353.
45	 LASOR, 1999, p. 353.
46	 COELHO FILHO, 1992, p. 73-74.
47	 FEINBERG, 1988, p. 219.
48	 BAKER, 2001, p. 351-352.
49	 COELHO FILHO, 1992, p. 73.
50	 DILLARD; LONGMAN III, 2006, p. 395.
51	 BAKER, 2001, p. 355.
52	 BAKER, 2001, p. 353.
53	 BAKER, 2001, p. 354.
54	 BAKER, 2001, p. 355.
55	 LOPES, 2007, p. 150.



UMA MENSAGEM DE CONFIANÇA NA JUSTIÇA DIVINA EM TEMPOS DE APARENTE IMPUNIDADE A PARTIR DO SALMO 
DE HABACUQUE | Cléber Mateus de Moraes Ribas

27Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

judeu, embora geralmente esta palavra seja usada em referência a uma pessoa. Ele aponta também que este 
versículo é chave para entender a relação do capítulo 3 com os anteriores. Para ele, esse salmo, bem como 
as teofanias presentes nele, apontam para o cuidado de Deus para com o povo e também para a certeza de 
seu juízo para os que oprimem seus escolhidos. Ou seja, as queixas feitas por Habacuque anteriormente são 
respondidas por meio da lembrança do constante cuidado de Deus, bem como de sua justiça. A resposta do 
Senhor ao questionamento do profeta era, portanto, que o seu povo seria salvo.56

Após o relato memorial dos feitos do Senhor quando da ocasião do êxodo, segundo Baker, no versículo 
16 há novamente uma mudança em relação à pessoa que fala, de forma que se trata do próprio profeta 
falando na primeira pessoa sobre suas experiências pessoais.57 Conforme Feinberg, percebe-se também que 
este versículo encerra um ciclo de pensamento iniciado no versículo 2. Ele afirma que há uma confiança e 
também um terror no coração do profeta, visto que ele está ciente do que virá, mas semelhantemente está 
em comunhão com Deus e certo de que o Senhor cumprirá suas promessas.58

Dillard e Longman III afirmam que houve uma resignação por parte do profeta, mas esta se deu de 
forma confiante nos feitos divinos do passado.59 O profeta recebe respostas do Senhor às suas dúvidas e 
isto faz com que profira uma vigorosa declaração de fé.60 O relacionamento de Habacuque com Iavé era 
deveras íntimo, de forma que ele é capaz de questionar ao Senhor, mas também de depositar sua fé nele 
com a certeza de que agirá com responsabilidade.61

Assim, diante da lembrança do que o Senhor fizera outrora, o profeta demonstra depositar sua 
confiança na vontade soberana de Deus. Segundo Coelho Filho, para o profeta não se tratava de algo que 
poderia acontecer e sim que era certo que ocorreria. Habacuque não tinha dúvida de que os babilônios 
iriam trazer grande sofrimento e destruição para Judá, mas ainda assim não perdeu sua fé.62 Muitas coisas 
faltariam por causa da iminente desgraça, mas também não seria encontrado desespero e inconformismo 
em Habacuque; haveria fome por ocasião da guerra, mas também haveria fé no coração do profeta.63 Sobre 
esta fé inabalável demonstrada por ele, Coelho Filho aponta que há beleza e força na declaração de fé de 
Habacuque. Ela foi feita em um momento de grande crise devido à fome, a qual era a verdadeira adversária 
dos povos do Oriente, bem como nos dias atuais.64 

Portanto, a fé apresentada por Habacuque não ocorre diante de uma incerteza ou dúvida acerca 
do futuro. Há uma clara e manifesta certeza de que o pior cenário possível seria vivido muito em breve. 
Ainda assim, ele afirma que permaneceria exultando no Senhor apesar dos pesares. Ou seja, ele apresenta fé 
diante da certeza de um sofrimento iminente. Segundo Baker, o profeta entende que a sua subsistência não 
dependia, em última instância, da economia agrícola, mas do Senhor que é a fonte dos frutos da produção 
agrícola. Sua confiança não se dá em uma possível fraqueza dos opressores, mas no relacionamento de Deus 
com ele e com o seu povo.65

Aparentemente, o povo dependia das lavouras e dos rebanhos para a sua sobrevivência. No entanto, 
conforme Lopes, Habacuque compreende que a dependência não vinha destas fontes, mas da fonte de 
todas elas, isto é, o Deus sustentador das lavouras e dos rebanhos. A sua confiança “não estava na provisão, 
mas no Provedor. Os recursos da terra podem falhar, mas Deus jamais falhará”.66 

56	 BAKER, 2001, p. 358.
57	 BAKER, 2001, p. 359.
58	 FEINBERG, 1988, p. 222.
59	 DILLARD; LONGMAN III, 2006, p. 395.
60	 BAKER, 2001, p. 359-360.
61	 BAKER, 2001, p. 360.
62	 COELHO FILHO, 1992, p. 86.
63	 COELHO FILHO, 1992, p. 86.
64	 COELHO FILHO, 1992, p. 85-86.
65	 BAKER, 2001, p. 360-361.
66	 LOPES, 2007, p. 152.



UMA MENSAGEM DE CONFIANÇA NA JUSTIÇA DIVINA EM TEMPOS DE APARENTE IMPUNIDADE A PARTIR DO SALMO 
DE HABACUQUE | Cléber Mateus de Moraes Ribas

28Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Assim, o salmo de Habacuque encerra-se com uma total afirmação de fé.67 Coelho Filho demonstra 
que em seu salmo Habacuque exulta em confiança ao cumprimento das promessas do Senhor, embora 
tenha iniciado o livro com dúvidas acerca da capacidade divina em governar o mundo. Para esse autor, 
assim como ocorreu com o profeta, as crises dos cristãos se dão por ocasião de sua compreensão distorcida 
de Deus e, por isso, é preciso crer em Iavé e conhecê-lo.68

Por fim, o profeta não apenas demonstra confiar no Senhor, mas também alegrar-se nele. Ele não iria 
somente depositar sua fé no Senhor mesmo em meio ao sofrimento, mas sentiria-se alegre. O Senhor era 
para ele um motivo de júbilo ultracircunstancial.69 Conforme este mesmo autor, Habacuque finda o seu 
livro com uma exclamação de alegria e exultação no Senhor. Ainda segundo Lopes, a fé leva o cristão da 
dúvida e angústia à presença do Senhor que tudo governa e, por isso, crer é também um ato de exultação.70

3. A CONTEMPORANEIDADE DO SALMO DE HABACUQUE: 
CONFIANÇA E FIDELIDADE MESMO EM MEIO À APARENTE 
IMPUNIDADE

O livro de Habacuque como um todo tem uma mensagem deveras oportuna para os tempos atuais, 
em especial para os cristãos brasileiros. Coelho Filho (1992, p. 18) afirma que a mensagem deste profeta 
é totalmente atual, pois, segundo ele, as dúvidas de Habacuque são bastante semelhantes às de um jovem 
estudante universitário ou de um intelectual que é também um questionador. Gusso também afirma que a 
falta de compreensão da aparente inação de Deus por parte do profeta é perceptível em muitas pessoas na 
atualidade.71

Embora seja preciso guardar as devidas proporções e estar ciente de que se tratam de contextos 
históricos diferentes, é muito fácil traçar um paralelo entre a realidade de Habacuque e a dos cristãos 
brasileiros da atualidade. Assim como o povo de Judá, a nação brasileira padece de uma impunidade quase 
que institucionalizada. E quando se olha para possíveis soluções para superar esta dura realidade, não 
parece ser possível encontrá-las.

Conforme um levantamento do Conselho Nacional de Justiça (CNJ), cerca de 32% dos casos 
julgados no Brasil entre os anos de 2015 a 2018, em especial de homicídios, terminaram sem um veredicto 
após terem tramitado por oito anos e meio, em média (MONTENEGRO, 2021, On-line). No mesmo 
período, “14% de todos os crimes levados a júri popular no Brasil prescreveram” (MONTENEGRO, 
2021, On-line). Entre 2014 e 2018, ocorreram 305 mil assassinatos no Brasil, mas apenas 136 mil ações 
penais foram iniciadas no mesmo intervalo de tempo (MONTENEGRO, 2021, On-line). Ao final de 
2018, havia julgamentos de homicídios culposos que tramitavam há seis anos e meio, sem contar o tempo 
decorrido entre o crime e a data de início do julgamento (MONTENEGRO, 2021, On-line).

De acordo com Montenegro (2021, On-line), a impunidade ocorre, principalmente, devido à 
demora para que o crime seja julgado. Por exemplo, há grandes chances de um homicida não pagar pelo 
crime cometido ainda que venha a ser levado a júri popular. Ele aponta ainda que dentre aquelas 136 mil 
ações penais supracitadas, apenas 48% delas resultam em condenação, 32% nas chamadas “extinções de 
punibilidade” e o restante em absolvição.72

Já foi demonstrado neste trabalho que Habacuque estava diante de um tempo de grande injustiça. 
No entanto, é muito pertinente apontar aqui o que fala Feinberg acerca daquele tempo a fim de uma 
comparação com os apontamentos de Montenegro, acima citado:

67	 LOPES, 2007, p. 151.
68	 COELHO FILHO, 1992, p. 77.
69	 LOPES, 2007, p. 153.
70	 LOPES, 2007, p. 155.
71	 GUSSO, 2017, p. 102.
72	 MONTENEGRO, 2021, on-line.



UMA MENSAGEM DE CONFIANÇA NA JUSTIÇA DIVINA EM TEMPOS DE APARENTE IMPUNIDADE A PARTIR DO SALMO 
DE HABACUQUE | Cléber Mateus de Moraes Ribas

29Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

A Lei era afrouxada (literalmente, congelada), tornada inefetiva, paralisada. Chegou a ser 
considerada como não tendo força ou autoridade. Por força de juízes injustos, a Lei era 
desprezada. Visto que as formas de julgamento estavam corrompidas, tanto a vida como a 
propriedade não tinham segurança. A justiça não podia prevalecer porque os maus sabiam 
como cercar o justo por todos os lados, de sorte que não pudesse receber o que lhe era devido. 
O erro judicial era a ordem do dia. Mediante processos fraudulentos, os ímpios enganavam 
o justo, pervertendo todo direito e toda a honestidade. Considerando que Deus não punia 
o pecado de imediato, os homens pensavam que poderiam continuar nele impunemente.73

Não à toa, Lopes e Coelho Filho traçam um paralelo entre o livro de Habacuque e a atual realidade 
brasileira. Conforme Lopes, há uma grande semelhança entre os temas tratados pelo profeta e as manchetes 
dos jornais da atualidade, de forma que é como se sua voz permanecesse audível ainda hoje.74 Por isso, para 
Coelho Filho, o texto do profeta pode auxiliar os cristãos brasileiros da atualidade devido a essa aparente 
impunidade, bem como ao fato de a corrupção ter sido institucionalizada.75 Conforme Lopes, o livro - e 
em especial o salmo - do profeta Habacuque pode ensiná-los a fazer a transição da dúvida para a fé.76 Esta 
fé não consiste em uma forma de fugir da dura realidade que se apresenta, mas uma maneira correta de 
enfrentá-la.77 

Segundo Coelho Filho, é comum que pessoas honestamente questionadoras expressem confiança 
até mais do que outras que nunca manifestaram qualquer dúvida.78 Por isso, segundo Lopes, a fé pode 
emergir da dúvida e se ancorar em Iavé.79 Baker aponta que esta mudança é claramente perceptível na 
vida do próprio profeta Habacuque, pois ele vai da dúvida quanto à ação justa de Deus até a confiança na 
provisão divina.80 Há o ensino por parte dele de que a fé viva - e não um pensamento positivo - é a resposta 
correta à crise.81 

Portanto, percebe-se que não há uma exortação negativa em relação às dúvidas de Habacuque. Pelo 
contrário, o Senhor responde ao profeta e é justamente nesta resposta que ele firma sua fé mediante a 
recordação dos feitos divinos do passado. Conforme Coelho Filho, em Habacuque encontra-se a lição 
de que a razão não é anulada pela fé, mas esclarecida por meio dela. A ideia de que “questionar é pecado” 
é pagã e não bíblica. Segundo esse autor, Deus deseja que as pessoas usem a razão de forma adequada, 
levando suas dúvidas a Iavé confiantes de que ele pode compreendê-las e dirigir-lhes.82

As queixas, dúvidas e incertezas do profeta encontram respostas nos feitos divinos do passado e 
nas promessas para o futuro. Coelho Filho aponta que o fato de Habacuque trazer à memória os feitos 
divinos no passado é de suma importância para o profeta. Ainda segundo ele, é muito bom recordar acerca 
das bênçãos recebidas outrora, visto que é bastante comum que as pessoas esqueçam o que Deus fez por 
elas e se entreguem à aflição.83 Conforme Feinberg, ainda que as bênçãos cessassem, o profeta confiaria 
no Senhor, visto que havia encontrado nele uma resposta para todos os seus problemas.84 E isto serve de 
advertência para os tempos atuais. Lopes também aponta que a mudança na mente do profeta é produzida 
pelas obras divinas, isto é, a convicção acerca da ação soberana de Deus na vida de seu povo.85

Esta recordação dos feitos divinos no passado e a certeza do cumprimento de suas promessas no 

73	 FEINBERG, 1988, p. 209.
74	 LOPES, 2007, p. 12.
75	 COELHO FILHO, 1992, p. 13.
76	 LOPES, 2007, p. 16.
77	 LOPES, 2007, p. 139.
78	 COELHO FILHO, 1992, p. 83.
79	 LOPES, 2007, p. 154.
80	 BAKER, 2001, p. 361.
81	 COELHO FILHO, 1992, p. 86.
82	 COELHO FILHO, 1992, p. 18.
83	 COELHO FILHO, 1992, p. 84.
84	 FEINBERG, 1988, p. 223.
85	 LOPES, 2007, p. 10.



UMA MENSAGEM DE CONFIANÇA NA JUSTIÇA DIVINA EM TEMPOS DE APARENTE IMPUNIDADE A PARTIR DO SALMO 
DE HABACUQUE | Cléber Mateus de Moraes Ribas

30Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

futuro mostram-se de suma importância em tempos de sensação de impunidade. Ainda que enfrente esta 
realidade no presente, o cristão brasileiro pode trazer à memória os feitos divinos, a obra redentora de 
Cristo e as promessas bíblicas do justo julgamento divino sobre toda a humanidade (1Pe 4.5; 2Tm 4.1). 
Ele pode confiar mesmo em meio à injustiça e à impunidade, pois é sabedor de que Deus é o Senhor da 
História. Sobre isso, Lopes afirma que os cristãos podem e devem voltar-se para a Bíblia, a fim de lembrarem 
que Iavé ainda reina sobre a História e sobre todos os governantes ao longo dela.86

Por fim, cabe apontar três destaques em relação ao texto oferecidos por Lopes, a saber: 1) “quando 
tudo parece perdido, com Deus ainda não está perdido”; 2) “quando chegamos no final dos nossos recursos, 
os recursos de Deus ainda estão disponíveis” e 3) “quando a crise nos encurrala, precisamos olhar para o 
alto”.87

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Portanto, o presente artigo mostrou que os filhos de Deus podem manter-se firmes no Senhor 

mesmo em tempos de crise e de aparente impunidade. Isto foi visto em especial no salmo presente no 
capítulo 3 de Habacuque. No entanto, vale frisar que a sensação de impunidade é apenas aparente porque 
é possível perceber tanto nas orações de Habacuque quanto em seu salmo que o Senhor não está alheio à 
injustiça. Ele há de julgar em seu tempo. 

O profeta começa questionando a Deus acerca da impunidade que lhe era visível, mas termina certo 
de que a justiça divina ocorrerá. Ele deposita sua fé no Deus que é o justo juiz prestes a iniciar o julgamento. 
E esta fé não é uma forma de fideísmo, mas se baseia nos feitos divinos do passado e em suas promessas 
futuras como uma resposta aos questionamentos acerca da ação divina diante desta dura realidade. Dillard 
e Longman III resumem esta certeza por meio das seguintes palavras: 

Paulo ensinava à igreja primitiva que Jesus chama os seus seguidores para uma vida de fé. 
Paulo invocou Habacuque 2.4 em seu argumento de que a justiça do primeiro ao último, 
para Abraão, Jó, Habacuque e para todos - se revela pela fé (Rm 1.17). Embora vivamos num 
mundo atual perverso (Gl 1.4), ‘o justo viverá pela fé’ (Gl 3.11). A fé é ‘a certeza de coisas 
que se esperam, a convicção de fatos que se não veem’ (Hb 11.1). Os antigos foram louvados 
por sua fé em Deus quando todas as circunstâncias conspiravam para afirmar que tal fé não 
seria recompensada (Hb 11.2-40). Nós também somos chamados àquela mesma vida de fé, 
porque Deus ainda virá como o Guerreiro Divino e justificará o seu nome (Ap 19.11-16).88

REFERÊNCIAS
BAKER, David W. et al. Obadias, Jonas, Miqueias, Naum, Habacuque e Sofonias: introdução e comentário. 
Tradução de Robinson Malkomes et al. São Paulo: Vida Nova, 2001. 410 p.

COELHO FILHO, Isaltino Gomes. Habacuque: nosso contemporâneo - um estudo contextualizado do livro de 
Habacuque. 2.ed. Rio de Janeiro: JUERP, 1992. 99 p.

DILLARD, Raymond B.; LONGMAN III, Tremper. Introdução ao Antigo Testamento. Tradução de Sueli da 
Silva Saraiva. São Paulo: Vida Nova, 2006. 473 p. 

FEINBERG, Charles L. Os profetas menores. Tradução de Luiz A. Caruso. Miami, EUA: Vida, 1988. 350 p. 

GUSSO, Antonio Renato. Os profetas menores: introdução fundamental e auxílios para a interpretação. Curitiba: 
ADSantos, 2017. 184 p.

HILL, Andrew E.; WALTON, John H. Panorama do Antigo Testamento. Tradução de Lailah de Noronha. São 
Paulo: Vida, 2007. 684 p. 

86	 LOPES, 2007, p. 138.
87	 LOPES, 2007, p. 138-139.
88	 DILLARD; LONGMAN III, 2006, p. 396.



UMA MENSAGEM DE CONFIANÇA NA JUSTIÇA DIVINA EM TEMPOS DE APARENTE IMPUNIDADE A PARTIR DO SALMO 
DE HABACUQUE | Cléber Mateus de Moraes Ribas

31Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

LASOR, Willian Sanford et al. Introdução ao Antigo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1999. 851 p.

LOPES, Hernandes Dias. Habacuque: como transformar o desespero em cântico de vitória. São Paulo: Hagnos, 
2007. 157 p.

MONTENEGRO, Manuel Carlos. Juízes do Tribunal do Júri correm contra o tempo e impunidade de assassi-
nos. Brasília: Agência CNJ de notícias, 2021. On-line. Disponível em: https://www.cnj.jus.br/juizes-do-tribunal-
-do-juri-correm-contra-o-tempo-e-impunidade-de-assassinos/. Acesso em: 07 set. 2022.

SAYÃO, Luiz. Rota 66: Antigo Testamento - manual de apoio do comentário bíblico falado. São Paulo: Rádio 
Trans Mundial, 2008. 383 p.

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



O “DIA DE YHWH” COMO TEOFANIA: JUÍZO E 
GRAÇA NO LIVRO DE SOFONIAS
The “Day of YHWH” as Theophany: Judgment and Grace in the Book of 
Zephaniah

Me. Lucas Rangel de Castro Soares1

RESUMO
Este artigo tem como objetivo analisar como o tema do “Dia de YHWH” se 

relaciona com o conceito de teofania em Sofonias. O trabalho está estruturado em três 
partes principais, sendo a primeira a que se ocupa em discutir questões contextuais do 
livro e do tempo de Sofonias. A segunda parte trata do conceito de teofania e de como 
ele se aplica ao quadro do “Dia de YHWH” que o profeta pinta em seu texto. Por 
fim, é analisada a maneira como o profeta lida com a teofania do “Dia de YHWH” 
como expressão histórica e escatológica tanto da ira quanto da graça de Deus. O artigo 
termina considerando possíveis rumos da pesquisa e suas implicações.

Palavras-chave: Dia de YHWH. Dia do SENHOR. Teofania. Juízo. Graça.

ABSTRACT
This article aims to analyze how the theme of “Day of YHWH” is related to the 

concept of theophany in Zephaniah. This paper is structured in three main sections, the 
first one discusses contextual issues of Zephaniah’s book and time. The second section 
works with the concept of theophany and how it applies to the picture of the “Day of 
YHWH” that the prophet draws in his text. Finally, this paper analyzes the way the 
prophet arranges the theophany of “Day of YHWH” as a historical and eschatological 
expression of both god’s wrath and grace. This article ends by considering possible 
directions of the research and its implications.

1	  Mestre em Teologia pela FABAPAR (Curitiba, Brasil) e doutorando em Teologia Bíblica pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de 
Janeiro. Professor de teologia e diretor da Escola de Teologia da Faculdade Batista do Rio de Janeiro/Seminário Teológico Batista do Sul 
do Brasil (Rio de Janeiro). E-mail: <prlucasrangel@gmail.com>, Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/0375638476427222 e ORCID: 
https://orcid.org/0000-0001-7523-9188.

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n2.003



33

O “DIA DE YHWH” COMO TEOFANIA: JUÍZO E GRAÇA NO LIVRO DE SOFONIAS
Lucas Rangel de Castro Soares

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Keywords: Day of YHWH. Day of the LORD. Theophany. Judgment. Grace.

INTRODUÇÃO
Dentre todos os profetas canônicos, Sofonias se destaca por sua ênfase no “Dia de YHWH”. Sua 

profecia, gira em torno deste tema e, proporcionalmente, seu livro é o que mais vezes lida com ele: são 
34 ocorrências a cada mil palavras do livro de termos relacionados ao “Dia de YHWH”. A título de 
comparação, o segundo livro que mais vezes usa termos relacionados com o “Dia de YHWH” é Zacarias 
com 15 das expressões pesquisadas para cada mil palavras do livro.2

É especialmente difícil de definir o “Dia de YHWH” enquanto conceito teológico. Neste mister, 
o livro de Sofonias tem contribuições significativas a dar. Como diz Robertson, “Sofonias poderia ter 
alguma coisa diferente a oferecer. O consenso geral de que o Dia do SENHOR envolve uma teofania, na 
qual Deus manifesta seu poder, pode servir como ponto de partida para a compreensão do Dia”.3 Por esta 
razão, esta pesquisa buscará analisar de que maneira o profeta desenvolve o conceito do yôm YHWH como 
uma teofania que revela justiça e graça divinas.

O argumento é estabelecido a partir da teologia bíblica do livro e por pesquisa bibliográfica. O 
levantamento de dados não levou em conta apenas às ocorrências ou passagens onde consta o uso explícito 
de יוֹם יהוה, mas foi levado em consideração que este é o tema unificador de todo o livro e, por isso, é 
abordado mesmo quando não de forma explícita. Também quanto à metodologia empregada, é importante 
destacar que este artigo não tem a pretensão de cobrir todo o material do profeta como faria um comentário 
exegético. Deste modo, o texto é estruturado de maneira temática e não seguindo estritamente as divisões 
e fluxos de pensamento do texto, ainda que a intenção seja exprimir o sentido dos textos mencionados a 
partir de seu contexto teológico e sentido exegético.

O artigo é estruturado em três partes principais: a primeira trata de questões introdutórias acerca do 
livro de Sofonias. O objetivo desta seção é ambientar o leitor às discussões relativas ao contexto geral em 
que o tema “Dia de YHWH” é empregado pelo profeta e, em linhas gerais, de que maneira seu argumento 
é desenvolvido. A segunda parte busca apontar os indicativos para o “Dia de YHWH” como teofania 
presentes em Sofonias. É definido o termo “teofania” e apresentadas as maneiras pelas quais a manifestação 
de Deus, por vezes histórica, por vezes escatológica, mas sempre futura, resume a expectativa profética pelo 
“grande Dia de YHWH”. Por fim, é discutido no último capítulo de que maneira será a manifestação divina 
“naquele dia”. Seguindo a tradição dos profetas, Sofonias apresenta a intervenção futura de YHWH como 
execução de seu juízo contra a impiedade, mas também a expressão de sua graça que redime o remanescente 
fiel de Israel e das nações.

1. VISÃO GERAL DE SOFONIAS
Para que seja possível analisar o uso que Sofonias faz da expressão “Dia de YHWH”, é preciso 

investigar o contexto de seu livro. Da mesma maneira, é importante buscar responder questões sobre 
autoria, data e local relacionadas a este texto, com vistas ao levantamento do Sitz im Leben que circunda o 
profeta e seu livro.

1.1 AUTOR
O primeiro versículo do livro de Sofonias diz: “Palavra do SENHOR que veio a Sofonias [...]” (Sf 

1.1). Isto indica que, no texto que se segue, estão registradas as palavras que Sofonias recebera de YHWH. 
Não há razão para se acreditar que a profecia de Sofonias houvesse sido registrada por outro escritor que 

2	  Levantamento realizado valendo-se da ferramenta de pesquisa do SOFTWARE Bíblico Logos. 9.11 SR-1. [S. l.]: Faithlife, LLC, 2022. 
Disponível em: https://www.logos.com/. Acesso em: 23 fev. 2022.

3	  ROBERTSON, Palmer. Naum, Habacuque e Sofonias. São Paulo: Cultura Cristã, 2011, p. 336-337.



34

O “DIA DE YHWH” COMO TEOFANIA: JUÍZO E GRAÇA NO LIVRO DE SOFONIAS
Lucas Rangel de Castro Soares

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

não ele mesmo. O nome Sofonias (hb. צְפַנְיָה ṣəpanyâ4) deriva da raiz hebraica ṣpn (hb. צפן) que carrega 
o sentido de “ocultar, esconder, entesourar”5 e da forma reduzida yâ (hb. יָה), podendo significar “YHWH 
guarda”6, “aquele que YHWH oculta” ou “o escondido de Yahweh”.7

Há no Antigo Testamento outros três personagens com o mesmo nome: o sacerdote Sofonias filho 
de Maaseias, um judeu que retornou do exílio babilônico, e um membro de uma família de cantores.8 
Estes três homens cujos nomes são idênticos ao do profeta Sofonias são identificados como pertencentes a 
outros momentos históricos do povo de Judá. Por esta razão, não há que se confundir nenhum destes com 
o autor do nono livro dentre os profetas menores.

Digna de nota é a ascendência de Sofonias mencionada no sobrescrito de seu livro: “[...] Sofonias, 
filho de Cusi, filho de Gedalias, filho de Amarias, filho de Ezequias[...]” (Sf 1.1). Entre os profetas, não é 
comum uma descrição familiar tão extensa. Como destaca Palmer Robertson:

O sobrescrito traça a linhagem de Sofonias através de Gedalias e Amarias até o tetravô do 
profeta, Ezequias. O registro de genealogia tão extensa é ímpar entre os livros proféticos. Oito 
dos profetas não têm histórico familiar registrado, o que é apropriado à função distintiva do 
profeta como uma “voz” (cf. Is 40.3; Jo 1.23). Seis dos profetas têm apenas os nomes de seus 
pais registrados, e Sofonias é identificado pela referência de seu pai e avô.9

Fica a pergunta acerca da razão que levou ao registro desta genealogia no início deste livro. 
Significativo é o nome do trisavô do profeta. Seria este Ezequias o piedoso rei de Judá que reinou entre 
os anos 726 a 697 a.C.? Se assim for, “Sofonias seria o único profeta do Antigo Testamento com [...] 
parentesco real”.10 O fato de não haver associação do título real ao nome de Ezequias pode se justificar pelo 
fato de ser o profeta amplamente reconhecido em seus dias como pertencendo à família real.11 Por outro 
lado, a ausência de qualquer menção a um filho de Ezequias chamado Amarias e a leitura apresentada na 
Peshitta que substitui Ezequias por Hilquias, faz com que este ponto permaneça em aberto.12

No mais, pouco se pode saber sobre Sofonias, o profeta. As evidências internas sugerem conhecimento 
da realidade da cidade de Jerusalém (Sf 1.10-11) e profunda consciência da condição de infidelidade na qual 
o povo de Deus se encontrava em seu tempo (Sf 1.9; 3.1-7). A afirmação de que seu ministério profético 
estava em próxima relação com a reforma religiosa promovida por Josias, ainda seja possível, não parece 
coadunar com o terrível aviso de destruição que o profeta emite em sua obra.

1.2 DATA
A indicação do momento histórico em que a profecia de Sofonias foi proclamada é clara: “[...] nos 

dias de Josias, filho de Amom, rei de Judá” (Sf 1.1). Josias foi o último monarca piedoso do Reino do Sul. 
Seu reinado se iniciou quando tinha apenas oito anos de idade e durou trinta e um anos (2Rs 22.1). Este 
período é narrado em 2 Reis 22 a 23 e 2Cr 34-35 e compreende o período entre os anos 640 e 609 a.C.

No ano de 622 a.C., durante o décimo oitavo ano de seu reinado, Josias promoveu uma reforma 
religiosa que reestabeleceu o culto a YHWH no templo de Jerusalém, redescobriu a Lei de Moisés e 
procurou eliminar as práticas idólatras promovidas por Manassés durante seu reinado.13 Nesta direção está 
4	  Este trabalho segue o padrão para transliteração definido em THE SBL Handbook of Style. 2.ed. Atlanta: SBL Press, 2014, p. 56-57.
5	  SWEENEY, Marvin A. Zephaniah: a commentary. Minneapolis: Fortress Press, 2003, p. 47.
6	  PINTO, Carlos Osvaldo Cardoso. Foco & Desenvolvimento no Antigo Testamento. 2.ed. São Paulo: Hagnos, 2014, p. 770.
7	  ROBERTSON, 2011, p. 318.
8	  LOPES, Hernandes Dias. Naum e Sofonias: justiça e graça. São Paulo: Hagnos, 2019, p. 69.
9	  ROBERTSON, 2011, p. 319.
10	 PINTO, 2014, p. 770.
11	 MOTYER, J. Alec. Zephaniah. In: MCCOMISKEY, Thomas Edward (org.). The Minor Prophets: An exegetical and expository 

commentary. Grand Rapids: Baker Academic, 2009, p. 898.
12	 SWEENEY, 2003, p. 48.
13	 O livro de Crônicas explica que o movimento de Josias contra a idolatria e a favor da restauração do culto a YHWH deu início no oitavo 

ano de seu reinado (2Cr 34.3-7). No retrato do cronista, Josias primeiro se volta para Deus, depois se esforça por eliminar os altares idólatras 
espalhados por Judá e também por regiões que antes faziam parte do Reino do Norte. No décimo oitavo ano, as ações de Josias se voltam 



35

O “DIA DE YHWH” COMO TEOFANIA: JUÍZO E GRAÇA NO LIVRO DE SOFONIAS
Lucas Rangel de Castro Soares

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

o argumento de Carlos Osvaldo C. Pinto quando diz:
Uma data após 622 a.C., quando a reforma começou, é sugerida pelas três observações que 
se seguem. Em primeiro lugar, o fato de alguns [possivelmente, os filhos do rei] usarem 
roupas estrangeiras demonstra influência egípcia (cf. 1.8). Em segundo lugar, a ausência de 
qualquer menção à Babilônia, associada à notícia do julgamento contra Nínive, indica uma 
época em que aquela ainda não tinha grande visibilidade internacional, e esta era preparada 
para o julgamento (cf. 2.13s.). Por fim, a maneira como Sofonias descreve Jerusalém e seus 
pecados é semelhante à de Jeremias, indicando as mesmas condições morais e espirituais em 
que a maioria do povo vivia, apesar das reformas superficiais alcançadas por Josias (compare 
Sofonias 3.4 com Jeremias 8.8,9, por exemplo). [...] A frase “o resto de Baal” (1.4) pode ser 
o indicador histórico definitivo da data proposta acima, pois sugere não apenas que alguma 
medida de purificação religiosa já havia ocorrido, mas também que operações de limpeza 
ainda eram necessárias.14

No capítulo segundo, o livro de Sofonias prevê a queda de Nínive, a grande capital do Império 
Assírio (Sf 2.13-15). Esta profecia encontra seu cumprimento no ano 612 a.C. quando Nínive é derrotada 
pelos exércitos babilônicos.15 A tese de vaticinium ex eventu neste caso faria do livro de Sofonias uma obra 
irrelevante para seus contemporâneos que se deslumbrariam diante da queda da opressora Nínive olhando 
este acontecimento (já no passado) um ato de livramento de Deus e não um fato relacionado com o juízo 
de Deus contra o seu próprio povo eleito. Portanto, deve-se considerar que o livro de Sofonias foi escrito 
entre a reforma de Josias (622a.C.) e a queda de Nínive (612a.C.).

1.3 LOCAL
É possível assumir que Sofonias estivesse estabelecido em Jerusalém e que de lá teria emitido sua 

profecia. Isto ganha ainda mais plausibilidade se for assumida a possibilidade de Sofonias ser membro da 
família real judaíta16. Logo no quarto verso do livro encontra-se a expressão מִן הַמַּקוׄם הַזֶּה(min-hammāqôm 
hazzeh), que pode ser traduzido como “deste lugar”. Estes termos, surgindo logo após a menção a Judá e a 
Jerusalém, indicam que Sofonias escreve de Jerusalém. Além disso, Motyer destaca que “[maqôm] (lugar) é 
um termo semitécnico para santuário ou lugar de adoração (Dt 12.5; 1Rs 8.29-30). Aqui, a referência pode 
ser a Jerusalém ou ao templo”.17 As alusões a locais específicos da cidade de Jerusalém (Sf 1.10-11) podem 
indicar também que o profeta tenha ali vivido.18

1.4 CONTEXTO
Outra questão introdutória relevante para subsidiar a análise do tema “o Dia de YHWH” no livro 

de Sofonias é o contexto em que o profeta e seus ouvintes/leitores originais viveram. Alguém poderia 
defender que se falasse de contextos ao invés de contexto. Contudo, é claro o fato que as idiossincrasias dos 
dias do Rei Josias não devem ser classificadas em divisões estanques. A realidade geopolítica é influenciada 
pela condição religiosa que também é influenciada por aquela. As circunstâncias econômicas, muitas vezes 
decorrem das relações de Judá com seus vizinhos ou de fatores naturais. Sendo assim, preferiu-se uma 
análise do contexto no sentido do que integra os diversos fatores conjunturais que sejam relevantes para a 
reconstrução da realidade que envolve o texto estudado.

O momento histórico em que a profecia de Sofonias é proclamada é o reinado de Josias. Este período 
é caracterizado como um tempo de reformas em contraste com a profunda degradação e perversidade 
dos dois reinados anteriores. O longo reinado de Manassés (687-642 a.C.) concentrou um esforço sem 

para o templo de Jerusalém que foi reformado e restaurado para a adoração do Senhor (2Cr 34.8-13).
14	 PINTO, 2014, p. 769.
15	 ROBERTSON, 2011, p. 51.
16	 Esta designação para os habitantes de Judá no período do Reino divido é justificada em RIBEIRO, Andréa Bernardes de Tassis. Novas 

definições terminológicas para entender a História de Israel. Sacrilegens, v. 13, n. 2, pp. 111-124, Jul-Dez 2016. Disponível em: https://
periodicos:ufjf:br/index:php/sacrilegens/article/view/26907. Acesso em: 07/02/2022. p. 116.

17	 MOTYER, 2009, p. 912.
18	 PINTO, 2014, p. 770.



36

O “DIA DE YHWH” COMO TEOFANIA: JUÍZO E GRAÇA NO LIVRO DE SOFONIAS
Lucas Rangel de Castro Soares

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

precedentes em favor da idolatria chegando ao ponto de profanar o templo de Jerusalém com “altares a todo 
o exército dos céus” (2Rs 21.5) e um poste-ídolo (hb. הָ אֲשֵׁרָה hāʾăšērâ, lit. Aserá) inseridos no Santuário 
(2Rs 21.7). Manassés chega ao ponto de sacrificar seu próprio filho aos ídolos, a semelhança de seu avô 
Acaz (2Rs 21.6; 2Cr 33.6). O relato que se encontra no livro dos Reis é taxativo: Manassés não apenas se 
corrompeu, mas conduziu o povo de Judá a práticas mais perversas do que as dos povos cuja destruição eles 
testemunharam (2Rs 21.9,16).

Apenas o cronista apresenta o episódio em que Manassés foi aprisionado pelo exército assírio (2Rs 
33.10-11). Após arrependimento e clamor a YHWH, o ímpio rei foi libertado e voltado atrás em suas 
práticas idólatras (2Cr 33.12-15). Contudo, a influência das práticas idólatras antes promovidas por 
Manassés perante o povo se manteve, gerando sincretismo religioso (2Cr 33.16).

Em 642 a.C., Amom sucedeu seu pai Manassés no trono de Jerusalém, tendo reinado apenas dois 
anos. Ainda que breve, seu reinado seguiu a infidelidade de seu antecessor, tendo sido destituído por um 
golpe levado a cabo por seus servos que o mataram em sua casa (2Rs 21.19-23). Apesar desta tentativa de 
interrupção da linhagem real, o povo se voltou contra os assassinos de Amom e coroaram Josias, filho de 
Amom que tinha apenas oito anos de idade quando assumiu o reinado em Judá (2Rs 21.24-22.1).

As reformas promovidas por Josias procuravam desfazer todo o aparato idólatra patrocinado por seu 
pai e seu avô. Durante sua tentativa de restauração da religião do povo de Deus, Josias procurou eliminar 
do meio do povo os mesmos pecados que Sofonias condena como motivo pelo qual YHWH derramará 
sua justa ira contra Judá. É digno de nota que as reformas de Josias foram insuficientes. A iniquidade que 
marcou os reinados de Manassés e Amom estavam tão profundamente arraigados na vida do povo que uma 
reforma institucional não surtiria os efeitos intencionados pelo rei e por profetas como Jeremias e Sofonias. 
Para desgraça de Judá, a reforma de Josias iniciou-se tardiamente e cessou com sua morte. Como dito pela 
profetisa Hulda, o juízo divino pela iniquidade do povo se aproximava (2Rs 23.14-20; 2Cr 34.22-28).19

No campo político, desde os últimos dias de Manassés, já era perceptível o ocaso do Império Assírio 
pelo desencadeamento de uma séria de rebeliões a partir da emancipação do Egito do controle de Nínive 
em 653 a.C. As lacunas de poder deixadas pelos assírios provocaram uma escalada militar entre as novas 
forças emergentes, sobretudo Egito e Babilônia. O enfraquecimento do poder imperial permitia que os 
judaítas desfrutassem de relativa independência para levar adiante seus negócios internos. Josias deixa clara 
a posição de Judá na nova configuração geopolítica do Crescente Fértil de não se submeter ao controle 
egípcio. Acerca disso, John MacArthur comenta:

Em termos políticos, a transferência iminente do poder mundial das mãos dos assírios para 
os babilônios enfraqueceu o domínio exercido por Nínive sobre Judá, fazendo soprar ventos 
de independência sobre o Reino do Sul pela primeira vez em cinquenta anos. O desejo do 
rei Josias de manter sua recém obtida liberdade das tributações e subserviência sem dúvida 
o levou a interferir posteriormente na tentativa do Egito de impedir a fuga do rei de Nínive 
em 609 a.C. (cf. 2Cr 35.20-27).20

É justamente neste episódio que Josias é morto e todos os esforços pela restauração religiosa e 
política de Judá cessaram (2Rs 23.28-30). O terrível exílio babilônico logo selaria o fim do Reino do Sul 
(2Rs 23.26-27).

1.5 TEMA E ESTRUTURA
Diante deste cenário, Sofonias faz “[...] tanto uma retrospectiva como uma prospectiva. [...] Sofonias 

alerta sobre o julgamento e faz uma convocação ao arrependimento”.21 Seu olhar se volta simultaneamente 
para a desgraça iminente e para a restauração escatológica prometida por Deus ao seu remanescente. É a 
partir daí que o tema central de Sofonias - o “Dia de YHWH” - é exposto. Este dia remete a uma ação 

19	 LOPES, 2019, p. 73.
20	 MACARTHUR, John. Manual bíblico MacArthur: Gênesis a Apocalipse. 2.ed. Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2019, p. 475.
21	 LOPES, 2019, p. 74.



37

O “DIA DE YHWH” COMO TEOFANIA: JUÍZO E GRAÇA NO LIVRO DE SOFONIAS
Lucas Rangel de Castro Soares

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

futura de Deus que promove sua ira justa e restaura com amor. A proclamação de Sofonias do “Dia do 
Senhor” responde, portanto, à realidade de seus dias, apresentando um alerta contundente e grave contra o 
pecado e, ao mesmo tempo, exaltando a fidelidade graciosa do Senhor. Para isso, o profeta dispõe seu texto 
em três grandes blocos, cada um com três subdivisões, conforme proposto por Motyer22:

Sobrescrito (1.1)
I.	 O fim do mundo: Há alguma esperança? (1.2-2.3)

a.	 O fim anunciado — para o mundo (1.2–3a) e Judá (1.3b–6)
b.	 O fim descrito — para Judá (1.7-14a) e para o mundo (1.14b-18)
c.	 Um apelo à prontidão — a Judá (2.1–2) e ao mundo (2.3)

II.	 Juízo e esperança: um enigma (2.4-3.8)
a.	 Queda do mundo, esperança para Israel (2.4-15)
b.	 O fracasso de Judá (3.1-5)
c.	 Esperança no dia da Ira (3.6-8)

III.	 O fim do mundo: esperança em toda sua glória (3.9-20)
a.	 O enigma resolvido (3.9-13)
b.	 Unidade de alegria (3.14-17)
c.	 O povo do Senhor, o louvor de toda a Terra (3.18–20)

Na primeira parte (Sf 1.2-2.3), Sofonias se concentra em apontar os motivos pelos quais Judá 
será alvo da ira divina. Na segunda parte (Sf 2.4-3.8), a atenção se volta para o juízo contra as nações 
circunvizinhas. Os quatro pontos cardeais são cobertos, mas o pecado de Judá novamente é indicado como 
razão da ruína que se avizinha. Por fim, o profeta descortina a esperança que se estende não somente para 
Judá, mas pessoas de todos os povos. O dia do Senhor é um dia de ira, mas também de restauração.

2. O “DIA DE YHWH” COMO TEOFANIA
Tendo apresentado o contexto entre, no e para o qual Sofonias desenvolve seu ofício, deve-se voltar 

a atenção para a maneira pela qual o grande tema do “Dia de YHWH” é desenvolvido pelo profeta. Como 
observa Palmer Robertson, o “Dia de YHWH” é o tema unificador do livro de Sofonias. A devastação do 
mundo, a punição do povo de Deus e uma terrível teofania final estão relacionadas com este “Dia”.23 Fica 
claro que para o profeta o “Dia de YHWH” é um evento (ou série de eventos) provocado pelo próprio 
Senhor. A expectativa que pairava sobre este dia é essencialmente teofânica. Justo González corretamente 
define teofania:

Termo derivado do grego theos, Deus e phaino, manifestar-se ou aparecer que, portanto, 
refere-se à manifestação de Deus. Usa-se para se referir a qualquer acontecimento revelatório 
no qual se vê a presença de Deus, como a sarça ardente de Moisés, a pomba no batismo 
de Jesus e o próprio Jesus — as quais a teologia cristã com frequência chama de suprema 
teofania.24

No livro de Sofonias, conforme o texto massorético25, dos 53 versículos, 13 possuem referências 
diretas ao “Dia de YHWH”, somando-se 20 menções no total.26 A forma יְהְוָָה  (hb. yôm YHWH) יֹוֹם 
aparece 7 vezes27; destas, uma vez associado ao sacrifício (hb. זֶבֶַַח zebaḥ)28, uma vez à indignação (hb. 

22	 MOTYER, 2009, p. 901.
23	 ROBERTSON, 2011, p. 324.
24	 GONZÁLEZ, Justo L. Breve dicionário de teologia. São Paulo: Hagnos, 2009, p. 313.
25	 Este levantamento valeu-se dos textos de WEIL, Gérard E. et al. (ed.). Biblia Hebraica Stuttgartensia. 5.ed. Stuttgart: Deutsche 

Bibelgesellschaft, 1997; SCHENKER, Adrian et al. (ed.). Biblia Hebraica Quinta. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2011.
26	 Passagens com menções ao Dia de YHWH: 1.7, 8, 9, 10, 14(2x), 15(6x), 16, 18; 2.2 (2x), 3; 3.8, 11, 16.
27	 Sofonias 1.7, 8, 14(2x), 18; 2.2, 3.
28	 Sofonias 1.8.



38

O “DIA DE YHWH” COMO TEOFANIA: JUÍZO E GRAÇA NO LIVRO DE SOFONIAS
Lucas Rangel de Castro Soares

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

 ʿebrâ)29 e duas vezes à ira de YHWH (hb. ap)30, sempre dentro de uma “cadeia construta”. Em uma עֶֶבְְרָָה
ocasião, o “Dia de YHWH” é classificado como “grande” (hb. הַַגָּּדוֹל  יְהְוָָה  יוֹם   yôm-YHWH haggādôl). 
A forma hayyôm hahû, geralmente precedida da preposição “em” (hb. ְּּב bə), surge 5 vezes.31 As demais 
ocorrências são compreendidas a partir da presença de yôm associada ao conceito de intervenção divina em 
seu contexto literário imediato. Destaca-se neste sentido, Sofonias 1.15 e 16 que traz a palavra “dia” sete 
vezes acompanhada de termos ligados a punição e sofrimento. O “Dia de YHWH” de Sofonias encerra a 
expectativa por uma grandiosa e terrível manifestação de Deus.

O profeta, porém, não trabalha com uma categoria desconhecida de sua audiência. Hernandes Dias 
Lopes salienta que:

Nos dias do profeta Amós, a ideia do Dia do Senhor estava em voga (Am 5.18). Porém, a 
concepção popular dizia que Deus surgiria em futuro próximo e concederia grande vitória 
ao Seu povo. Diante disso, a nação aguardava e clamava pelo Dia do Senhor. A mensagem 
tanto de Amós como de Sofonias, entretanto, deixa claro que o que seria esse dia dependeria 
da condição moral e espiritual do povo, pois seria um dia em que o Senhor Se manifestaria 
contra o pecado, quer estivesse em Seu povo quer entre as nações estrangeiras.32

O “Dia de YHWH” é um tema proeminente na literatura profética e, provavelmente, tem sua 
origem nas tradições de guerra santa de Israel. Era comum que os antigos reis do Oriente Próximo se 
vangloriassem de sua capacidade de vencer seus adversários em um só dia. Da mesma forma, YHWH, 
como Guerreiro Divino, iria subjugar seus inimigos. Sofonias está de acordo com a tradição profética que 
retrata o “Dia de YHWH” como uma terrível teofania que faria terra e montanhas tremerem, o mar secar 
e montes derreterem (Amós 1.2; Na 1.4-6). Os profetas apresentam este dia da perspectiva do “perto” e 
“longe”. O “Dia de YHWH” que já estava “perto” envolveria a invasão babilônica que devastou Jerusalém 
em 586 a.C. e o julgamento das nações que cercavam Judá.33

É relevante para a análise do tema central de Sofonias, o quadro que o profeta pinta em 1.14-15. 
Elementos típicos da guerra estão presentes. A voz do Senhor que aplica o juízo também deve ser comparada 
à voz de poderoso guerreiro que, quando ouvida por seus adversários, aterroriza até o homem mais 
valente (Sf 1.14).34 Nos versos seguintes, o imaginário da guerra é evidente em cinco pares poeticamente 
arranjados35: indignação e angústia, alvoroço e desolação, escuridade e negrume, nuvens e densas trevas, 
trombeta e de rebate. Terrível como a guerra, assim será “aquele dia” e YHWH surgirá como guerreiro que 
executará sua vingança.

Outra característica notável do “Dia de YHWH” é que, conforme apresentado por Sofonias, este 
dia é uma teofania que relembra os grandes feitos do Senhor no passado. Usando a mesma ordem contida 
no alerta feito a Noé (Gn 6.7), Sofonias avisa que a destruição futura do Senhor se iniciará pelo homem, 
seguido dos animais, das aves e dos peixes (Sf 1.3). Esta intervenção destruidora inverte a ordem da criação 
(Gn 1.20-31). Na manifestação final e total de sua ira, o Senhor começará por onde terminou, uma vez que 
a coroa de sua criação se voltou contra ele e age com perversidade. Esta manifestação de YHWH também 
pode ser comparada ao evento do Sinai. Comentando a passagem de Sofonias 1.14-18, Robertson destaca 
a semelhança entre a revelação divina no Horebe (Dt 4.12,33,36; 5.19-26; 8.20; 18.16) e a que deve ser 
esperada no “Dia de YHWH”. Como no deserto, a voz do Senhor (hb. קוֹל־יְהְוָָה qôl-YHWH) que falou 
com o povo se manifestará. Naquele dia, porém, a “voz do Dia de YHWH” (hb. יְהְוָָה  יוֹם  קוֹל   qôl yôm 

29	 Sofonias 1.18.
30	 Sofonias 2.2, 3.
31	 Sofonias 1.9, 10, 15; 3.11, 16.
32	 LOPES, 2019, p. 75.
33	 YATES, Gary E. Zephaniah, Book of. In: BARRY, John D. et al. (org.). The Lexham Bible Dictionary. Bellingham: Lexham Press, 2016.
34	 BARKER, J. D. Day of the Lord. In: BODA, Mark J.; MCCONVILLE, Gordon J. (org.). Dictionary of the Old Testament: Prophets. 

Downers Grove, EUA; Nottingham, Inglaterra: IVP Academic; Inter-Varsity Press, 2012, p. 140.
35	 ROBERTSON, 2011, p. 354.



39

O “DIA DE YHWH” COMO TEOFANIA: JUÍZO E GRAÇA NO LIVRO DE SOFONIAS
Lucas Rangel de Castro Soares

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

YHWH)36 sentenciará as penas decorrentes da infidelidade à aliança instaurada no Sinai. Em uma teofania 
terrível, Deus manifestará sua ira para infligir as maldições pactuais previstas na aliança.37 Isto aponta para 
o exílio que, no tempo de Sofonias, se aproxima velozmente e também para a consumação da história.

Por fim, Sofonias afirma que esta teofania escatológica de Deus será universal, não restrita a Judá 
ou Israel. Pedro Kramer destaca que “como nenhum profeta anterior a ele, Sofonias anuncia que Iahweh 
vai agir não só no Reino de Judá, mas também entre os povos através da sua intervenção histórica que 
ele chama de ’dia de Iahweh”’.38 O Senhor conduz a história das nações e, conforme vaticínio contido no 
segundo capítulo de Sofonias, ele punirá toda soberba e iniquidade. Ao estabelecer nações ao redor de Judá 
como alvo do castigo divino, o profeta explicita o caráter universal de seus oráculos. Toda humanidade e 
toda a criação sentirão os efeitos do “Dia de YHWH”.39

3. O “DIA DE YHWH”: MANIFESTAÇÃO DE JUÍZO E GRAÇA
Tendo verificado que o “Dia de YHWH” é um dia em que ele mesmo se manifestará e intervirá na 

história, cabe analisar quais consequências esta terrível teofania trará. Na visão de Sofonias, este dia será 
um dia em que YHWH manifestará sua ira contra a impiedade de seu povo de das outras nações, trazendo 
um julgamento implacável cuja sentença de devastação e desespero já está anunciada. Por outro lado, o 
profeta também ressalta que a intervenção divina que virá produzirá restauração para o remanescente fiel 
de seu povo. O “Dia de YHWH” em Sofonias é dia de juízo, mas também de graça.

Em Sofonias como em todo corpus propheticum, é sinalizada uma expectativa de um momento especial 
no futuro em que YHWH manifestará seu poder, sua disposição para salvar e sua autoridade judicial. Este 
yôm YHWH não deve ser sempre compreendido como o dia final. Em Lamentações 1.21, por exemplo, o 
profeta olha para o dia em que Jerusalém foi destruída como o “dia”, ainda que esteja mirando no passado. 
Da mesma maneira, em Ezequiel 34.12, o profeta alude as imagens comuns sobre o “Dia de YHWH” 
em uma referência a um evento histórico ao invés de escatológico. Em Amós 5.18-20, a expectativa pelo 
grande “Dia de YHWH”, ainda que necessariamente seja um acontecimento futuro da perspectiva do 
profeta, acaba por misturar aspectos políticos e escatológicos. É notável que o ministério profético revisa 
a concepção popular de suas épocas que concebia o yôm YHWH como um evento de juízo para as nações 
e salvação para Israel. O alerta dos profetas, sobretudo Sofonias, inclui a notícia de que o julgamento 
recairá também sobre o povo de YHWH.40 Tanto este juízo quanto a restauração do remanescente que 
caracterizam o “Dia de YHWH” são apresentados como sendo iminentes41, independente de se tratar do 
evento escatológico ou de eventos históricos que apontam para este.

3.1 O “DIA DE YHWH” COMO MANIFESTAÇÃO DE JUÍZO
Sofonias expõe de modo vívido que o “Dia de YHWH” será um evento da execução da justiça 

divina. Diante da degradação religiosa e moral, YHWH não pode permanecer inerte. Por esta razão, não 
se pode acusar o Deus de Israel de injustiça ou crueldade. Como afirma Eichrodt42, a ação punitiva de 
YHWH contra seus inimigos ocorre como justo sentenciamento dos perversos. Como no passado, as 
ações de YHWH emergem como atos judiciais contra a maldade e a desobediência à lei de modo que o 
conceito de retribuição contra o pecado relaciona-se com o agir divino para perpetrar sua soberania sobre 

36	 A proposta de substituição das palavras hebraicas קוֹל qôl (voz) por קַַל qal (rápido), presente no aparato da Biblia Hebraica Stuttgartensia, 
não se justifica pelo contexto ou por qualquer tradição textual relevante. Na Biblia Hebraica Quinta, esta sugestão editorial foi suprimida.

37	 ROBERTSON, 2011, p. 353-354.
38	 KRAMER, Pedro. Sofonias: um profeta urbano denuncia lideranças urbanas (Sf 3,1-5). Estudos Bíblicos, Vozes, São Paulo, v. 27, n. 103, 

p. 50-71, Dezembro 2009. Disponível em: https://revista:abib:org:br/EB/article/view/478. Acesso em: 27/01/2022. p. 51.
39	 KRAMER, 2009, p. 53.
40	 VON RAD, G.; DELLING, G. heméra [dia]. In: KITTEL, Gerhard et al. (org.). Dicionário Teológico do Novo Testamento. Grand 

Rapids: Eerdmans, 1964. v. 1, p. 341.
41	 BARKER, 2012, p. 140.
42	 EICHRODT, Walther. Teologia do Antigo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2005, p. 413.



40

O “DIA DE YHWH” COMO TEOFANIA: JUÍZO E GRAÇA NO LIVRO DE SOFONIAS
Lucas Rangel de Castro Soares

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

tudo. Sofonias deixa claro que a aplicação da justiça divina se dará contra os pagãos, mas também contra 
o povo da aliança. Como em Amós, o “Dia de YHWH” será um dia de escuridão também para Israel. 
Sofonias e os demais profetas procuram “mediante reviravoltas e imagens sempre novas, deixar gravada 
no coração e na consciência de seus ouvintes a inevitabilidade da perdição que se aproxima, como Deus 
lhe anunciou na hora decisiva”.43 Estas palavras de juízo apontam para além do futuro imediato de Judá, 
alcançando e ajudando a formular a expectativa escatológica definitiva.

No desenvolvimento de sua profecia, Sofonias arranja quatro alvos de visitação divina44. Primeiro, 
Deus eliminaria “o resto de Baal” (Sf 1.4). Os cultos de fertilidade canaanitas exerceram influência sobre o 
povo de YHWH desde sua chegada em Canaã. Seus festivais que incluíam prostituição “sagrada” e orgias 
sexuais tinham constantemente tentado o povo de Israel. Em segundo lugar, Deus também eliminaria “o 
nome dos ministrantes dos ídolos e seus sacerdotes” (Sf 1.4). A palavra hebraica traduzida por “ministrantes 
dos ídolos” parece ser um empréstimo do acádio kumru que significa sacerdote. O significado da raiz da 
qual kumru vem é “ser negro”. Os sacerdotes foram assim chamados, provavelmente, porque eles usavam 
longos mantos pretos. Em terceiro, lugar, o juízo de Deus também se manifestaria contra a prática da 
astrologia de origem mesopotâmica que também estava sendo praticada em Judá. Dos telhados de suas 
casas, pessoas se curvaram sob o céu aberto em reverência aos principais corpos celestes – “o exército dos 
céus” (Sf 1.5). Por fim, é condenado o sincretismo daqueles que “adoram ao SENHOR e juram por ele 
e também por Milcom” (Sf 1.5). Esta postura era usual entre os judaítas dos dias do rei Manassés. Os 
nomes “Milcam” ou “Malkam” em hebraico remetem ao culto amonita (1Rs 11.5,33; 2Rs 23.13) e têm 
sua origem em um combinado das palavras para “rei” (hb. ְמֶֶלֶֶך melek) e “vergonha” (hb. בּוּשָָׁה bûsâ). Estas 
práticas sincréticas se associam também ao culto a Moloque, deus moabita do fogo a quem se ofereciam os 
próprios filhos como sacrifício humano, a despeito disto ser abominável aos olhos de YHWH (Lv 18.21; 
20.2-5; Dt 12.31; 1Rs 11.7; 2Rs 3.27).45 Estas atitudes reprováveis eram consequência da recusa de Judá 
em “seguir o SENHOR” e de seu desinteresse em buscá-lo (Sf 1.6).46

Um primeiro oráculo de juízo é emitido contra o povo: O sacrifício que o Senhor preparou em 
Sofonias 1.7 seriam Judá e Jerusalém que já haviam sido indicados como como objetos do juízo divino (Sf 
1.4-5). Como preparação para o Dia de YHWH, Deus santificou os convidados que podem ser as aves e 
animais que comem da devastação do juízo ou as nações ímpias que são os instrumentos desta devastação.47 
Esta terrível vingança recairia sobre os poderosos da terra, como explica Hernandes D. Lopes: “Seria de 
esperar que a família real e os líderes religiosos da terra fossem os convidados de honra do banquete do 
Senhor, mas eles é que seriam sacrificados (1.8,9). Deus os castigaria por terem abandonado Sua Palavra e 
adotado práticas de outros povos”.48 Também o povo de Jerusalém seria vitimado pelo juízo que viria (Sf 
1.10-13). As pessoas da cidade sofreriam as consequências de terem abandonado o Senhor e desprezado 
sua aliança.

O segundo oráculo de juízo encontra-se a partir do verso 14 do capítulo primeiro de Sofonias. 
Estruturado em forma de quiasmo, este poema é dividido em sete partes, conforme estrutura proposta por 
J. Alec Motyer49:

43	 EICHRODT, 2005, p. 415-416.
44	 KAISER, Walter C.; OGILVIE, Lloyd J. Micah, Nahum, Habakkuk, Zephaniah, Haggai, Zacarias, Malachi. Nashville: Thomas 

Nelson, 1992, p. 218.
45	 KAISER; OGILVIE, 1992, p. 219.
46	 A construção hebraica ּדְְרָָשֻׁׁהו וְְלֹא  אֶֶת־יְהְוָָה   lōʾ-biqšû ʾet-YHWH wəlōʾ dərāšuhû deve ser entendida como um uso em sinonímia לֹא־בִִקְְשׁוּ 

(cf. Dt 4.29). Contudo, é notável a presença das raízes ׁבקש e ׁדרש. Conforme Chhetri, “bqš enfatiza o ato geral de procurar ou perguntar a 
alguém, enquanto drš enfatiza a preocupação específica da pessoa sobre o exame de Deus associado ao arrependimento” CHHETRI, Chitra. 
 :In: VANGEMEREN, Willem A. (org.). Novo Dicionário Internacional de Teologia e Exegese do Antigo Testamento. São Paulo .בקשׁ
Cultura Cristã, 2011, p. 698.

47	 ROBERTSON, 2011, p. 340.
48	 LOPES, 2019, p. 92.
49	 MOTYER, 2009, p. 922.



41

O “DIA DE YHWH” COMO TEOFANIA: JUÍZO E GRAÇA NO LIVRO DE SOFONIAS
Lucas Rangel de Castro Soares

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

a o dia da ira em plena expressão (14b-16a)
b defesas humanas indisponíveis (16b)

c humanidade indefesa (17a)
d explicação: pecado (17b)

c’ humanidade destruída (17c)
b’ riquezas humanas indisponíveis (18a)

a’ o dia da ira em plena execução (18b-c)

Há outros poemas com estrutura semelhante neste livro (Sf 2.13-15; 3.14-17). Em Sofonias 1.14-18, 
o Dia de YHWH é pintado em cores que remetem ao cenário de guerra e a palavra de ordem par ao início 
do ataque final de YHWH contra a iniquidade humana é “a voz do Dia de YHWH” (hb. קוֹל יוֹם יְהְוָָה qôl 
yôm YHWH). A partir desse brado, o “Dia de YHWH” é apresentado como demonstração de ira contra 
o qual nem o poderio bélico (Sf 1.16b) nem o poderio econômico (Sf 1.18a) poderão fazer frente. Diante 
da justa ira de Deus, a humanidade não tem esperança e será destruída. O profeta então chega ao ponto 
central de sua poesia: o pecado. Todo este cenário de devastação tem como causa a iniquidade do homem. 
YHWH aplica seu juízo contra a terra porque a perversidade do pecado praticado pela humanidade ofende 
sua santidade. O tema deste poema de juízo é continuação do alerta do oráculo anterior: Não se pode 
pensar que Deus, em sua transcendência, está distante da história humana e nela jamais intervém. Pelo 
contrário, YHWH é senhor da história humana e toda a raça humana um dia terá de lhe prestar contas.50

A temática do juízo permanece, mesmo nas passagens seguintes, onde o foco passa a ser a punição 
das nações ao redor de Israel e uma palavra de esperança para o remanescente fiel de Israel. Sofonias 2.2-
3, que fecha a primeira divisão do livro, é notável por seu chamamento explícito ao arrependimento com 
vistas a um possível livramento do “Dia da ira de YHWH”.51 A esperança que suscita da punição das nações 
opressoras também causa temor, uma vez que a justa ira de Deus contra o pecado das nações a oeste (Sf 2.4-
7), leste (Sf 2.8-11), sul (Sf 2.12) e norte (Sf 2.13-15) é motivada por pecados presentes também na vida 
do povo da aliança (Sf 3.1-9). O último verso do relato do juízo contra as nações é igualmente uma ponte 
para a manifestação da graça salvadora de YHWH. Contudo, a ênfase de Sofonias no “Dia de YHWH” 
como manifestação da justa ira divina permanece, uma vez que, para o profeta, é necessário que Deus puna 
o pecado dos impenitentes para que a esperança do remanescente seja concretizada (cf. Sf 3.8b e 3.9).

3.2 O “DIA DE YHWH” COMO MANIFESTAÇÃO DE GRAÇA
É comum a todos os profetas posteriores o binômio justiça e graça. YHWH não permite que a 

infidelidade de seu povo e a perversidade de nações idólatras e opressoras permaneça impune. Por outro 
lado, ele guarda para si um “resto” de seu povo (hb. רָָׂאֵֵל אֵֵׁשְׁרִִית יִשְִׂ  šəʾērît yiśrāʾēl). Este remanescente será 
alvo da graça divina, recebendo sua salvação final. No livro de Sofonias este binômio está presente. É no 
capítulo três que a manifestação da graça divina se torna mais clara, ainda que vislumbres de misericórdia 
possam ser percebidos entre os terríveis vaticínios acerca do juízo de YHWH. Como destaca Eichrodt, 
a ira não anula o amor, ainda que este pareça não fazer sentido: “a ira fatal de Deus, captada em toda 
sua necessidade intrínseca, somente pode ser evitada por obra do poder irracional do amor divino ou, 
ainda, se transformar em passagem para uma nova existência, como sucedeu na esperança profética”.52 
Sendo assim, justiça e graça apontam para a preservação histórica do povo da aliança, mas também para a 
consumação escatológica da história humana na qual ele expressará de forma cabal sua santidade e amor 
simultaneamente ao destruir o mal e efetuar a salvação de seus eleitos.

Sendo assim, todo alerta profético sobre e iminência do “Dia de YHWH” é também uma palavra de 
esperança e um convite para o arrependimento e o recebimento do perdão de Deus (Sf 2.1-3). O conceito 

50	 MOTYER, 2009, p. 922-923.
51	 KAISER; OGILVIE, 1992, p. 218.
52	 EICHRODT, 2005, p. 237.



42

O “DIA DE YHWH” COMO TEOFANIA: JUÍZO E GRAÇA NO LIVRO DE SOFONIAS
Lucas Rangel de Castro Soares

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

de aflição final é um distintivo genuinamente israelita que se caracteriza por estar estreitamente vinculada 
com a esperança de salvação: a punição das nações significa salvação para Israel (Sf 2.4-15). A soberania 
de YHWH é estabelecida definitivamente ao vencer seus inimigos e estabelecer universalmente os termos 
da aliança.53 Deste modo o estabelecimento da soberania absoluta de YHWH é parte de seu plano de 
redenção graciosa de seu povo, como destaca Fernandes:

A imagem que surge de YHWH no contexto sofoniano é rica de significados: juiz magnífico 
e universal, pai bondoso, Senhor do cosmo e da história. Para Sofonias, só YHWH é capaz 
de mudar o modo de pensar e de agir humanos, destruindo a sua falsa concepção de grandeza. 
No fundo, se desmonta a falsa pretensão do homem se julgar impune e imbatível, mostrando 
que ele, indiferente a YHWH, só encontrará a sua total destruição.54

Chegando ao capítulo 3 de Sofonias, não obstante, fica nítida a mudança de ênfase. Mudança esta 
considerada brusca por alguns comentaristas críticos que consideram que os versos 9 até 20 constituem 
uma adição pós-exílica, tese que não pode prosperar.55 Se até o verso 8 do capítulo 3 o grande tema é a ira 
que caracteriza o “Dia de YHWH”, a seção final do livro demonstra que, em sua ira, YHWH lembra de 
sua misericórdia (Hc 3.2). Portanto, Sofonias muda de perspectiva, mas não de tema. Nos versos 11 e 16 
do capítulo 3, o profeta usa o termo “naquele dia” (hb. יּוֹם הַַהוּא  bayyôm hahûʾ) numa clara referência que ּבַּ
o yôm YHWH é também dia de misericórdia.56

O que se percebe a partir desta perspectiva graciosa do “Dia de YHWH” envolve a restauração 
histórica de Judá e a redenção escatológica de todo o cosmo, sendo que muitas vezes é difícil discernir 
quando o profeta trata de uma coisa ou de outra. A transição entre os versos oito e nove, implica que a 
graça para o remanescente de Israel virá após a destruição de toda a terra. Ao mesmo tempo, as promessas 
redentoras são direcionadas a Jerusalém, Sião e os que são a filha da dispersão.

O “Dia de YHWH” seria um tempo de redenção para Israel e para as nações. Sofonias profetizou 
que ao fogo do zelo de Deus (Sf 3.8) se seguiria um remanescente separado dentre Israel e as nações (Sf 
3.9-20; cf. 2.7,9). YHWH purificará os lábios dos povos, invertendo a maldição de Babel (Gn 11.1-9). 
Sofonias prometeu a restauração futura de Israel em consonância com a expectativa profética comum 
acerca da benção aguardada na era escatológica. Os pecadores serão removidos de Israel e o remanescente 
santo será purificado de seus pecados ao procurar YHWH humildemente (Sf 3.12-13). Deus habitará 
entre seu povo e lhes dará paz, prosperidade e um lugar de honra entre as nações (Sf 3.14-20).57

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Ao final deste trabalho, cabe resumir os dados e identificar caminhos tanto para a pesquisa 

quanto práticos resultantes do que foi exposto. O contexto em que Sofonias viveu e profetizou pode ser 
caracterizado como ponto crítico na história de Judá. Neste ambiente, o “Dia de YHWH” era considerado 
sem a devida correição por parte do povo. O fim iminente revela um Deus imanente que intervém contra a 
impiedade e para salvar seu “resto”. Ao contrário, os judaítas dos dias de Josias pareciam ignorar a fidelidade 
exigida pela aliança e, por isso, se afastavam cada vez mais de seu Deus.

Sofonias, então, apresenta o “Dia de YHWH” como uma grande teofania na qual YHWH se 
apresentará como senhor da história. Com o objetivo de trazer seus contemporâneos ao arrependimento 
e à busca de YHWH, as figuras usadas pelo profeta são variadas e fortes. Muitas dessas figuras apontam 
não apenas para a condução histórica dos rumos da já moribunda Judá, mas também para a consumação 
escatológica que virá para todas as pessoas de todos os lugares e de todos os tempos.

53	 EICHRODT, 2005, p. 414.
54	 FERNANDES, Leonardo Agostini. Yôm YHWH, Expressão e Temática no Corpus dos Doze Profetas (2ª Parte). Atualidade Teológica, 

Rio de Janeiro, ano XII, n. 30, p. 335-360, set/dez 2008. p. 341.
55	 PINTO, 2014, p. 770.
56	 YATES, 2016, p. 140.
57	 YATES, 2016, p. 140.



43

O “DIA DE YHWH” COMO TEOFANIA: JUÍZO E GRAÇA NO LIVRO DE SOFONIAS
Lucas Rangel de Castro Soares

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Tanto as intervenções históricas quanto a consumação final ocorrerão para manifestar 
simultaneamente a justiça e a graça de YHWH. Devido ao seu contexto, Sofonias enfatiza o juízo que 
se aproxima. Isto não significa, porém que não haja vislumbre algum de misericórdia. Pelo contrário, até 
mesmo nos alertas quanto à ira vindoura, a salvação de YHWH desponta como uma esperança. Esperança 
esta que recebe seu lugar especial de Sofonias 3.9 até o final do livro. A teofania do “Dia de YHWH” é 
também manifestação de sua graça redentora para os remanescentes de Israel e de todas as nações.

No que se refere a pesquisas futuras, vale o investimento em correlacionar as menções ao “Dia de 
YHWH” como teofania em Sofonias tanto com seus cumprimentos históricos nos eventos que sobrevieram 
a Judá a partir do final do séc. VII a.C. até o término da guerra do Judeus (70 d.C.) e além, quanto com os 
eventos futuros previstos na literatura bíblica. Além disso, ainda é escassa a oferta de comentários exegéticos 
que abranjam os profetas menores em geral e Sofonias em particular, sobretudo em língua portuguesa.

Quanto a implicações que podem emergir deste estudo, deve-se destacar que esperar o “Dia de 
YHWH” não é algo restrito ao antigo Israel ou aos judaítas do tempo de Sofonias. A igreja apostólica 
compreendia que esta expectativa teofânica estava diretamente relacionada à parousia do Cristo. Como 
muito bem resume Yates, o Novo Testamento aplica a terminologia do “Dia de YHWH” aos últimos dias 
associados à segunda vinda de Cristo (Mt 24.42; 1Co 5.5; 1Ts 5.2-5; 2Ts 2.2-3; 2Pe 3.10-12). A conexão 
deste “dia” com Jesus é reflexo de sua equiparação com YHWH no Novo Testamento (1Co 1.8; Fp 1.6,10; 
2.16). Apocalipse 19.11-16 retrata Jesus como o Guerreiro Divino que derrotará os exércitos das nações 
antes do estabelecimento do seu Reino. O Discurso de Oliveira é uma expressão do “já mas ainda não” 
do julgamento de Deus. Aí estão combinados o juízo executado na destruição de Jerusalém e seu Templo 
no ano 70 d.C. e o julgamento final que ocorrerá quando da sua segunda vinda (Mt 24.1-2, 21-30). A 
encarnação do Verbo inaugura o Reino de Deus que será consumada na parousia. O dia do Pentecostes 
poderia ser visto como o cumprimento inicial da promessa de Sofonias de purificar o discurso dos povos 
para que eles possam se tornar verdadeiros adoradores de YHWH (At 2.4-11). Sofonias antecipou que o 
futuro povo de Deus consistiria em um remanescente das nações e de Israel – a igreja é composta tanto por 
judeus quanto por gentios (Gl 3.8-9,14,26-29).58 Tudo isto convida também o leitor hodierno à reflexão. 
O Dia de YHWH se aproxima também para as pessoas do século XXI. Ele será um dia de dor para os que 
rejeitam a salvação divina, mas também dia de salvação final para os que se refugiam em sua misericórdia.

REFERÊNCIAS
BARKER, J. D. Day of the Lord. In: BODA, Mark J.; MCCONVILLE, Gordon J. (org.). Dictionary of the Old 
Testament: Prophets. Downers Grove, EUA; Nottingham, Inglaterra: IVP Academic; Inter-Varsity Press, 2012. p. 
132-143.

CHHETRI, Chitra. ׁבקש. In: VANGEMEREN, Willem A. (org.). Novo Dicionário Internacional de Teologia e 
Exegese do Antigo Testamento. São Paulo: Cultura Cristã, 2011. p.697-703.

EICHRODT, Walther. Teologia do Antigo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2005.

FERNANDES, Leonardo Agostini. Yôm YHWH, Expressão e Temática no Corpus dos Doze Profetas (2ª Parte). 
Atualidade Teológica, Rio de Janeiro, ano XII, n. 30, p. 335-360, Set-Dez 2008.

GONZÁLEZ, Justo L. Breve dicionário de teologia. São Paulo: Hagnos, 2009.

KAISER, Walter C.; OGILVIE, Lloyd J. Micah, Nahum, Habakkuk, Zephaniah, Haggai, Zacarias, Malachi. 
Nashville: Thomas Nelson, 1992.

KRAMER, Pedro. Sofonias: um profeta urbano denuncia lideranças urbanas (Sf 3,1-5). Acesso em: 8 fev. 2022. 
Estudos Bíblicos, Editora Vozes, São Paulo, v. 27, n. 103, pp. 50-71, Dezembro 2009. Disponível em: https://

58	 YATES, 2016, p. 141.



44

O “DIA DE YHWH” COMO TEOFANIA: JUÍZO E GRAÇA NO LIVRO DE SOFONIAS
Lucas Rangel de Castro Soares

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

revista:abib:org:br/EB/article/view/478. Acesso em: 27/01/2022.

LOPES, Hernandes Dias. Naum e Sofonias: justiça e graça. São Paulo: Hagnos, 2019.

MACARTHUR, John. Manual bíblico MacArthur: Gênesis a Apocalipse. 2.ed. Rio de Janeiro: Thomas Nelson, 
2019.

MOTYER, J. Alec. Zephaniah. In: MCCOMISKEY, Thomas Edward (org.). The Minor Prophets: An exegetical 
and expository commentary. Grand Rapids: Baker Academic, 2009. cap. 9.

PINTO, Carlos Osvaldo Cardoso. Foco & Desenvolvimento no Antigo Testamento. 2.ed. São Paulo: Hagnos, 
2014.

RIBEIRO, Andréa Bernardes de Tassis. Novas definições terminológicas para entender a História de Israel. Sa-
crilegens, v. 13, n. 2, pp. 111-124, Jul-Dez 2016. Disponível em: https://periodicos:ufjf:br/index:php/sacrilegens/
article/view/26907. Acesso em: 07/02/2022.

ROBERTSON, Palmer. Naum, Habacuque e Sofonias. São Paulo: Cultura Cristã, 2011.

SCHENKER, Adrian et al. (ed.). Biblia Hebraica Quinta. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2011.

SOFTWARE Bíblico Logos. 9.11 SR-1. [S. l.]: Faithlife, LLC, 2022. Disponível em: https://www.logos.com/. 
Acesso em: 23 fev. 2022.

SWEENEY, Marvin A. Zephaniah: A Commentary. Minneapolis: Fortress Press, 2003.

THE SBL Handbook of Style. 2.ed. Atlanta: SBL Press, 2014.

VON RAD, G.; DELLING, G. heméra [dia]. In: KITTEL, Gerhard et al. (org.). Dicionário Teológico do Novo 
Testamento. Grand Rapids: Eerdmans, 1964. v. 1, p. 341-343.

WEIL, Gérard E. et al. (ed.). Biblia Hebraica Stuttgartensia. 5.ed. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 1997

YATES, Gary E. Zephaniah, Book of. In: BARRY, John D. et al. (org.). The Lexham Bible Dictionary. Bellingham, 
WA: Lexham Press, 2016.

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



NÃO ADIANTA APENAS FILOSOFAR, É PRECISO 
PRATICAR
It’s no use just fhilosophirze, you need to practice

Dr. Francisco Emanoel Lima Santos1

RESUMO
Nas Sagradas Escrituras, a sabedoria é, sem dúvida, um requisito importante para 

viver bem neste mundo. Os livros bíblicos sapienciais são conhecidos pela grande ênfase 
dada a sabedoria. São livros escritos pelos sábios de Israel. Antes do povo de Israel, outras 
nações já praticavam a sabedoria, tinham suas literaturas sapienciais, embora o tipo de 
sabedoria fosse ligado às práticas mágicas. Os reis tinham seus sábios. Israel também 
tinham seus sábios que eram, na maioria das vezes, pessoas de mais idade e que tinham 
habilidade de observar a vida com as suas experiências em suas mais diversas áreas e tirar 
delas um aprendizado prático. A sabedoria de Israel se diferenciava da de outros povos 
por ser não somente reflexiva, mas prática e ter sua fonte em Iahweh. O Senhor é quem 
dá sabedoria, Ele é o criador da sabedoria. Portanto, ser sábio é temer ao Senhor, andar 
em seus caminhos e aplicar os seus mandamentos na vida diária.

Palavras-chave: Poético. Sabedoria. Prática. Filosofia. Vida. Senhor. Israel. 

ABSTRACT
In the Holy Scriptures, wisdom is undoubtedly an important requirement for 

living well in this world. The wisdom books in the Bible are known for their great 
emphasis on wisdom. They were written by the wise men of Israel. Before the people 
of Israel, other nations already practiced wisdom, their literature mentioned wisdom, 
although their kind of wisdom was connected to magical practices. The kings had their 
wise men. Israel also had their wise men who were, for the most part, older people and 

1	  O autor é Bacharel em Teologia pelo Instituto Missionário Palavra da Vida – Norte, com convalidação pela Faculdade Teológica Sul 
Americana - Londrina / PR. Especialista em Psicologia Pastoral pelo Centro Universitário Filadélfia - Londrina / PR. Mestre em Teologia 
pelas Faculdades Batista do Paraná – Curitiba/PR. Doutor em Teologia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro/RJ. 
Professor do Seminário Teológico Batista Goiano. E-mail: sanemau@hotmail.com

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n2.004



46

NÃO ADIANTA APENAS FILOSOFAR, É PRECISO PRATICAR
Francisco Emanoel Lima Santos

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

who had the ability to observe life through their experiences in many different areas 
and to draw out of from them practical learning. The wisdom of Israel differed from 
others by being not only reflective but practical and because it had its source in Yahweh. 
The Lord is the one who gives wisdom, He is the creator of wisdom. Therefore, to be 
wise is to fear the Lord, to walk in His ways and to apply His commandments in daily 
life.

Keywords: Poetic. Wisdom. Practice. Philosophical. Life. Lord. Israel. 

INTRODUÇÃO
O estudo dos livros chamados de Poéticos ou Sapienciais é, sem dúvida, maravilhoso, espetacular. 

O bloco dos livros sapienciais no Antigo Testamento é composto pelos seguintes livros: Jó, Salmos, 
Provérbios, Eclesiásticos e Cântico dos Cânticos de Salomão. Estes livros “foram mais tarde divididos em 
dois grupos denominados livros “de Sabedoria” e “Hínicos”; Três Livros de Sabedoria: Jó, Provérbios e 
Eclesiastes. Dois Livros Hínicos: Salmos e Cantares de Salomão”2, formando um total de cinco livros. 

Os livros sapienciais abordam vários assuntos relacionados à vida, mas este trabalho tem como 
propósito analisar bíblica e bibliograficamente o tema: “Não adianta apenas filosofar é preciso praticar”. 
Tendo como base de estudo, pesquisa e análise os livros bíblicos sapienciais e de escritores cristãos, entre 
outros que falam sobre o assunto. Acredita-se que este tema é importante por causar a reflexão sobre o tipo 
de sabedoria praticada em Israel no Antigo Testamento, bem como a sua importância para a vida diária. 

Percebe-se que, nos livros poéticos, fala-se muito a respeito da sabedoria. A sabedoria é apresentada 
como fonte de vida, que traz alegria, paz e prosperidade, que promove uma vida nos caminhos do Senhor, 
na verdade, ser sábio é aquele que teme ao Senhor. A sabedoria não é mera filosofia ou especulação de 
intelectuais, mas prática. Deve fazer parte tanto da vida do rei que habita no palácio, quanto da vida singela 
do porteiro palaciano. 

Este artigo se desenvolverá tendo como análise de pesquisa e estudo o seguinte questionamento: 
Qual é a definição dos livros sapienciais de sabedoria e quem eram os sábios de Israel? Como a sabedoria era 
praticada em Israel? O trabalho analisará cinco pontos: (1) A sabedoria no mundo antigo. (2) A sabedoria 
do ponto de vista dos poéticos (3) Os sábios de Israel (4) A fonte da Sabedoria de Israel (5) Aspectos 
práticos da sabedoria no cotidiano e, por último, a conclusão. 

Espera-se que todos que lerem este artigo, sejam grandemente abençoados e que se sintam desafiados 
a estudarem mais a respeito do assunto, tirando dele reflexões práticas para a vida no seu dia a dia. 

1. A SABEDORIA NO MUNDO ANTIGO
Evidentemente que, a sabedoria, a prática de exercitar a sabedoria, não era uma realidade isolada de 

Israel no Antigo Testamento, pois sabe-se que a sabedoria, na verdade, é bem mais antiga que Israel. Povos 
como os egípcios e mesopotâmios já a exerciam há bastante tempo.3 Era costume de alguns povos antigos 
terem seus sábios, os quais eram tidos como guias, instrutores e conselheiros. No Egito, por exemplo, 
quando Moisés fora enviado por Deus para falar ao Faraó, ele se depara com os sábios do rei.

O texto de Êxodo 7.10-11 diz: “Então, Moisés e Arão se chegaram a Faraó e fizeram como o Senhor 
lhes ordenara; lançou Arão o seu bordão diante de Faraó e diante dos seus oficiais, e ele se tornou em 
serpente. Faraó, porém, mandou vir os sábios e encantadores; e eles, os sábios do Egito, fizeram também 
o mesmo com as suas ciências ocultas”.4 Cole, comentando este texto, diz que “a arte da magia era bem 

2	  ELLISEN, Stanley. Conheça melhor o Antigo Testamento. São Paulo: Vida, 2003, p. 143.
3	  LÍNDEZ, José. Sabedoria e sábios em Israel. São Paulo: Loyola, 1999, p.17.
4	  Bíblia de Estudo MacArthur. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2010, p. 97-98.



47

NÃO ADIANTA APENAS FILOSOFAR, É PRECISO PRATICAR
Francisco Emanoel Lima Santos

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

difundida no Egito e um bom número de papiros trata do assunto”.5 MacArthur em seu comentário, diz 
que estes homens mágicos, também eram considerados sábios e doutores da religião,6 trabalhavam como 
conselheiros do rei. 

A sabedoria egípcia dava-se não somente por meios mágicos, conselhos, mas, sobretudo por meio 
da literatura que se desenvolvera com base em instruções. Lindez, diz que desde os temos antigos o Egito 
desenvolveu a literatura sapiencial por meio de instruções ou ensinamentos proverbiais, bem como em 
pequenos poemas. Ele cita um exemplo de provérbio egípcio que muito se assemelha aos provérbios do 
livro bíblico de Provérbios:

A velhice chegou (...), a infelicidade aí está; a debilidade aparece (...)
O que era bom tornou-se mal; todo o sabor desapareceu (...) O que a Velhice causa aos 
homens é ruim em todo os aspectos. Ninguém é sábio. 
A injustiça jamais conduziu sua empresa a um bom porto.
A palavra é mais difícil que qualquer outro trabalho; confere autoridade apenas a quem a 
domina completamente.
Não responda em estado de agitação.
Conhece-se o sábio pelo que ele sabe, e o nobre por suas boas ações.
Deus ama a quem escuta, e quem não escuta é por Deus detestado.7 

Esse era um modelo de um antigo manual de sabedoria. É um exemplo da forma sapiencial reflexiva, 
exortativa, ensinada no Egito. As máximas são bem parecidas com as encontradas nos livros bíblicos 
sapienciais. Isso mostra que, a sapiência, era uma prática do mundo antigo. “O assunto “sabedoria” era 
debatido extensivamente no antigo Oriente Médio. A sabedoria mesopotâmica, por exemplo, que teve sua 
origem nos sumérios, enfatizava as experiências humanas, o caráter e os conselhos a respeito de questões 
práticas”,8 do dia a dia. 

Percebe-se que a literatura e a sabedoria eram usadas para decifrar, entender, ensinar diversos aspectos 
da vida, como, por exemplo, a função de um rei, de um pai, de um filho, o sentido da vida e da morte. 
Segundo William, a literatura de sabedoria era marcada por observações sábias acerca da vida, estabelecidas 
para serem memorizadas. Ela se evidenciava pelas regras para o convívio e pela busca da felicidade. Esse tipo 
de literatura, existia há mais de um milênio antes de Israel começar a produzir a sua literatura sapiencial.9 
Isso mostra que a sabedoria escrita era ancestral. 

Como pode-se perceber, paralelamente à época da literatura sapiencial do Antigo Testamento, estava 
a literatura sapiencial dos povos vizinhos de Israel. Alguns textos bíblicos comprovam essa afirmação, por 
exemplo, Isaías 19.11-12: “Na verdade, são néscios os príncipes de Zoã; os sábios conselheiros de Faraó dão 
conselhos estúpidos; como, pois, direis a Faraó: Sou filho de sábios, filho de antigos reis? Onde estão agora 
os teus sábios? Anunciem-te agora ou informem-te do que o Senhor dos Exércitos determinou contra o 
Egito”. Daniel 5.8: “Então, entraram todos os sábios do rei; mas não puderam ler a escritura, nem fazer 
saber ao rei a sua interpretação”.10 Esses dois textos mostram claramente que as outras nações, igualmente 
tinham seus sábios. 

Para Kidner, “o Antigo Testamento claramente dá a entender que um homem ainda pode pensar 
de modo válido e falar com sabedoria, dentro de um campo limitado, sem revelação especial”,11 ou seja, o 
Antigo Testamento, embora seja contra a magia, a feitiçaria, que estava muito atrelada à sabedoria desses 

5	  COLE, Alan R. Êxodo: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2011, p. 86.
6	  Bíblia de estudo MacArthur, 2010, p. 97. 
7	  LINDEZ, 1999, p.18.
8	  HARRIS, Laird R.; ARCHER Jr, Gleason L.; WALTKE, Bruce K. Dicionário internacional de teologia do Antigo Testamento. São 

Paulo: Vida Nova, 1998, p. 459. 
9	  LASOR, William. Introdução ao Antigo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1999, p. 485.
10	 Bíblia de estudo MacArthur, 2010, p. 879 e 1084.
11	 KIDNER, Derek. Provérbios: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2011, p. 17.



48

NÃO ADIANTA APENAS FILOSOFAR, É PRECISO PRATICAR
Francisco Emanoel Lima Santos

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

sábios, reconhece que a sabedoria dos povos, que a palavra de seus sábios tinha certo peso em seus conselhos 
(2 Sm 16.23; 17.14). Segundo Lindez, “o sábio ou mestre de sabedoria era tão estimado em todo o Oriente 
antigo, da Mesopotâmia ao Egito, que recebeu o nome de pai, e suas lições ou conselhos eram dirigidos a 
seus alunos: reis ou plebeus, como a seus filhos”,12 tamanho era o seu respeito. 

2. A SABEDORIA DO PONTO DE VISTA DOS POÉTICOS
A palavra sabedoria no Novo Testamento aparece como a palavra grega sophia, “sabedoria” sophos, 

“sábio”, sophizo, “tornar sábio”, “ensinar”, “instruir”, “raciocinar”. Denota em grego um atributo e não 
necessariamente uma atividade.13 Por sua vez, no Antigo Testamento é a palavra hebraica hokmâ, “sabedoria”, 
hãkãm, “sábio”. Apesar de também ter uma conotação filosófica, é vista mais como uma sabedoria prática. 

O verbo é usado 26 vezes, e a maioria dos usos é no qal, com o significado de “ser sábio”. 
No grau piel o sentido é “tornar (alguém) sábio” ou “ensinar”. Dentre todas as palavras que 
denotam inteligência, este verbo e seus derivados são as mais frequentes, ocorrendo cerca 
de 312 vezes no AT hebraico. Cerca de três quintos das ocorrências se acham em Jó, em 
Provérbios e em Eclesiastes. A ideia essencial de hãkãm representa um modo de pensar e uma 
atitude para com as experiências da vida, incluindo questões de interesse geral e moralidade 
básica. Tais assuntos se relacionavam à prudência em negócios seculares, habilidades nas 
artes, sensibilidade moral e experiência nos caminhos do Senhor.14

Nos poéticos, especialmente, o conceito da sabedoria, não é algo apenas teórico, mas vivencial, 
relacional e experimental. O que se observa também é que a sabedoria praticada em Israel se diferenciava 
da sapiência desenvolvida por outros povos. Como já visto neste artigo, povos como os egípcios e os 
mesopotâmicos, tinham seus sábios e literaturas sapienciais, mas “a sabedoria do Antigo Testamento, 
especialmente dos poéticos, é bem diferente de outras cosmovisões antigas, embora a forma da literatura 
sapiencial seja semelhante à de outras culturas”,15 como se pode observar. 

Percebe-se que a “sabedoria veterotestamentária reflete o ensino de um Deus pessoal santo e justo, o 
qual espera que quem o conheça exiba o seu caráter nas questões práticas da vida”.16 Os poéticos apresentam 
Deus exaltado, Santo e Justo que exige de seus seguidores retidão moral e ética. A sabedoria, portanto, 
é vista não somente pela capacidade de especular, filosofar, mas de conhecer e colocar em exercício os 
conceitos da palavra de Deus. Alguns textos bíblicos mostram essa praticidade, por exemplo:

Provérbios 1.7: O temor do Senhor é o princípio do saber, mas o os loucos desprezam a 
sabedoria e o ensino. Provérbios 3. 7: Não sejas sábios aos teus próprios olhos; teme ao 
Senhor e aparta-te do mal. Jó 37.23-24: Ao Todo-Poderoso, não o podemos alcançar, porém 
não perverte o juízo e a plenitude da justiça. Por isso, os homens o temem; ele não olha 
para os que se julgam sábios. Jó 28.28: E disse ao homem: Eis que o temor do Senhor é a 
sabedoria, e o apartar-se do mal é o entendimento. Salmo 19.7: A lei do Senhor é perfeita e 
restaura a alma; o testemunho do Senhor é fiel e dá sabedoria aos simples.17 

Kidner, comentando o texto de Provérbios 1.7, diz que “a sabedoria, portanto, no seu sentido 
original, é um relacionamento que depende da revelação e que é inseparável do caráter”.18 O saber é uma 
vida relacionada ao temor, ao servir ao Senhor, portanto, o sábio é aquele que ama a Deus e anda nos seus 
caminhos. Nos livros sapienciais, a sabedoria, “muda-se da reflexão para a ação”19, ou seja, não adianta 
apenas saber, mas é preciso saber viver, é preciso colocar em prática. Conforme Kaiser, “quando os homens 
temiam ao Senhor, também evitavam o mal (Sl 34.11,14; Jó 1.1, 8; 2.3). De fato, odiavam o mal (Pv 3.7; 
12	 LINDEZ, 1999, p.30.
13	 COENEN, Lothar.; BROWN, Colin. Dicionário internacional de teologia do Novo Testamento. Volume 2. São Paulo: Vida Nova, 

2000, p. 2169. 
14	 HARRIS; ARCHER Jr; WALTKE, 1998, p. 459.
15	 HARRIS; ARCHER Jr; WALTKE, 1998, p. 460.
16	 HARRIS; ARCHER Jr; WALTKE, 1998, p. 460.
17	 Bíblia de estudo MacArthur, 2010. 
18	 KIDNER, 2011, p. 57.
19	 ANDERSEN, Francis L. Jó: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2011, p. 228.



49

NÃO ADIANTA APENAS FILOSOFAR, É PRECISO PRATICAR
Francisco Emanoel Lima Santos

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

16.6) e, pelo contrário, andavam na retidão e não na perversidade (Pv 14.2; 16.17)”.20 A sabedoria tornava 
o homem sensato e correto. 

A sabedoria é, na verdade, religiosa e prática, tendo o seu ponto de partida o temor do Senhor, 
estende-se até abarcar todos os quadrantes da vida conforme é percebido nos sapienciais. A sabedoria 
adquire discernimentos adquiridos dos conhecimentos sobre os caminhos de Deus e aplica-os à vida no 
seu dia a dia.21 Como se pode perceber, a definição de sabedoria nos poéticos, não está necessariamente 
atrelada ao conhecimento filosófico, como a gnose grega, não era meramente especulativa, mas era de 
caráter prático, vivencial, experimental e empírica no sentindo que as experiências ajudavam a formar 
máximas proverbiais, ajudavam a fazer uma análise da vida e tirar delas conclusões e lições práticas. 

3. OS SÁBIOS DE ISRAEL
A pergunta que deve ser feita agora é: quem eram os sábios de Israel? Como eles viviam? Qual era 

sua área de atuação? Nesta parte do artigo, tentar-se-á identificá-los a partir dos livros sapienciais e de todo 
o Antigo Testamento.

3.1 A CLASSE DOS SÁBIOS
Pode-se observar que, “uma classe especial de homens (ou mulheres 2 2Sm 14.2) sábios parece ter-

se desenvolvido durante a monarquia. Pelos tempos de Jeremias, haviam ocupado posição ao lado dos 
profetas e sacerdotes com uma grande influência religiosa e social”.22 Eles tinham grande prestígio. Homens 
como: Davi, Salomão, Agur, o rei Lemuel, Daniel, os amigos de Jó, Samuel eram tidos como sábios, mas 
também tinham os sábios do rei, os sábios que seus nomes não aparecem na Bíblia que, segundo Lindez, 
“trava-se de profissionais e não-profissionais que possuíam boa cultura para aquele tempo, são mestres da 
corte, educadores dos príncipes, funcionários, conselheiros, são mestres populares ou peritos da lei”,23 em 
Israel.  

Conforme Carriker, os sábios formavam uma classe distinta no Israel antigo, bem como os profetas 
e os sacerdotes e juntos faziam parte da liderança de Israel ( Jr 18.18), eles possuíam seu próprio conjunto 
de ensino que hoje é chamado de livros de sabedoria. A literatura dos sábios se difere da literatura dos 
profetas. A palavra dos profetas era dirigida ao povo, enquanto a palavra do sábio era dirigida ao indivíduo.24 
Carriker, diz que “a base do conselho do sábio é a sua experiência, enquanto o profeta reivindica a revelação 
e autoridade divinas. A sabedoria possui um caráter humano universal, enquanto os profetas invocavam a 
fé em Iahweh com base em sua ação na história de Israel”.25 Ellisen, faz a seguinte observação sobre a classe 
dos sábios:

O seu ofício não lhe vinha por herança ou nomeação especial, mas por um interesse moral e 
pela reação comportamental à verdade. Do mesmo modo que o sacerdote está interessado no 
ritual e o profeta na proclamação, o ponto forte do sábio é o parecer. O sacerdote, referindo-
se ao pecado diria: É profanação, e o profeta: É pecado. O sábio diria: é loucura. Ele sempre 
via as ordens divinas terem uma consequência moral que inevitavelmente resultava em 
felicidade ou desgraça.26

Como se pode verificar, a classe dos sábios era tão importante quanto a classe dos profetas e dos 
sacerdotes, embora não seja possível falar em uma “classe institucionalizada”, a verdade, pelo que se pode 
averiguar é que, os sábios eram um tipo de classe com muito respeito na sociedade e na vida religiosa. 

20	 KAISER, Walter C. Teologia do Antigo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2007, p. 174.
21	 DOUGLAS, D. J. O novo dicionário da Bíblia. São Paulo: Vida Nova, 1995, p. 142-143.
22	 DOUGLAS, 1995, p. 1423. 
23	 LINDEZ, 1999, p. 30.
24	 CARRIKER, Timóteo. O caminho missionário de Deus: uma teologia bíblica de missões. Brasília: Palavra, 2005, p. 104-105.
25	 CARRIKER, 2005, p. 105. 
26	 ELLISEN, 2003, p. 148.



50

NÃO ADIANTA APENAS FILOSOFAR, É PRECISO PRATICAR
Francisco Emanoel Lima Santos

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

3.2 A IDADE DOS SÁBIOS
Jó 32.9, diz: “Os de mais idade não é que são os sábios, nem os velhos, os que entendem o que é 

reto”.27 Provavelmente, o que Eliú estava querendo dizer era que pessoas mais jovens também são sábias 
e não somente as pessoas mais idosas.28 Entende-se que uma característica do sábio era uma idade mais 
avançada, no entanto, a “posição de Eliú é a do equilíbrio, pois concede aos mais velhos as primeiras 
palavras, contudo, não os considera infalíveis, visto que Deus pode conceder sabedoria sem considerar à 
idade da pessoa”.29 Em Eclesiastes 4.13 diz: “Melhor é o jovem pobre e sábio do que o rei velho e insensato, 
que já não se deixa admoestar”.30 Eaton e Carr comentando este texto dizem que:

De modo geral, no Velho Testamento a sabedoria é tida como algo que se relaciona com a 
idade provecta, e com a experiência, sendo os anciãos honrados segundo esta postura (Lv 
19.32). Percebe-se também, porém, que os velhos podiam perder a sabedoria ( Jó 12.20), e 
que os jovens poderiam se mais sábios do que seus velhos (Sl 119.100).31

O que se observa é que o sábio era geralmente, uma pessoa de mais idade, um ancião, mas também 
poderia ser uma pessoa jovem. Da mesma forma, os conselhos dos jovens nem sempre eram corretos, como 
se pode observar no conselho dos jovens ao rei Roboão em 1 Reis 12.6-11. A figura, por exemplo, do pai 
no livro de Provérbios é um exemplo de um sábio sensato e de mais idade. O ancião era honrado como diz 
em Levítico 18.32: “Diante das cãs te levantarás, e honrarás a presença do ancião, e temerás o teu Deus. Eu 
sou o Senhor”.32 Os anciãos eram muito respeitados e ouvidos. 

3.3 AS HABILIDADES DOS SÁBIOS 
Os sábios são descritos a partir da capacidade que eles tinham para lidar com os vários aspectos da 

vida. Alguns exemplos de textos bíblicos mostram essas habilidades, por exemplo, Provérbios 12.15: “O 
caminho do insensato aos seus próprios olhos parece reto, mas o sábio dá ouvidos aos conselhos”.33 O sábio 
no texto é o indivíduo que não somente aconselha, mas tem a humildade para também receber conselhos. 
Nesse sentido, o sábio é o que aprende com outros e se deixa moldar. Provérbios 14.1: “A mulher sábia 
edifica sua casa, mas a insensata, com as próprias mãos, a derriba”. Neste caso, a mulher sábia era aquela que 
tinha habilidade para lidar com as questões do lar, tinha uma capacidade para resolver conflitos. De forma 
geral, “os que aprendem a agir eficazmente em muitas circunstâncias que pontuam a existência humana são 
considerados sábios”,34 nos livros sapienciais. 

Os sábios eram conhecidos por terem a competência de aconselhar. A habilidade dos sábios de 
aconselhamento era vista como um grande talento. Aqueles que recebiam seus conselhos os recebiam 
como se fossem conselhos de um pai. Os sábios observam a vida, “interessavam mais pela ética ou aplicação 
da verdade divina à experiência humana. Observam o caráter humano, sua conduta e as suas consequências, 
a fim de estabelecer princípios aprimorados para a moral”.35 Conforme Ellisen, os sábios eram “filósofos 
de conversa” com o homem do campo ou a mulher do lar, coligindo sabedoria aprovada pela experiência, 
ministrando a indivíduos e exercendo tanta influência quanto possível”,36 eram homens habilidosos nessas 
práticas. 

No entanto, para além da aptidão de aconselhamento, instruir oral e espiritualmente, aqueles que 

27	 Bíblia de estudo MacArthur, 2010.
28	 ANDERSEN, 2011, p. 246.
29	 EATON, Michael A.; CARR, Lloyd G. Eclesiastes e Cantares: Introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2011, p. 102.
30	 Bíblia de estudo MacArthur, 2010.
31	 EATON; CARR, 2011, p. 102. 
32	 Bíblia de estudo MacArthur, 2010, 
33	 Bíblia de estudo MacArthur, 2010,
34	 HOUSE, Paul R. Teologia do Antigo Testamento. São Paulo: Vida, 2005, p. 544.
35	 ELLISEN, 2003, p. 148.
36	 ELLISEN, 2003, p. 148.



51

NÃO ADIANTA APENAS FILOSOFAR, É PRECISO PRATICAR
Francisco Emanoel Lima Santos

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

possuíam habilidades técnicas, facilidade com algum tipo de trabalho, eram também chamados de sábios, 
por exemplo, Bezaleel, artífice chefe do Tabernáculo (Êx 31.3), as carpideiras profissionais ( Jr 9.1-20), os 
navegadores ou pilotos (Ez 27.8-9).37 A inteligência de desenvolver ou criar algo era vista como sabedoria. 
Zuck, em sua teologia do Antigo Testamento diz que:

nos livros não sapienciais, a sabedoria se refere à aptidões em relação ao funcionamento das 
artes, ao aconselhamento ou deliberação astuta, à administração de pessoas ou tarefas ou à 
sagacidade intelectual. Os alfaiates que confeccionaram as roupas do sacerdote Arão (Êx 
28.3) e os trabalhadores que construíram o Tabernáculo – inclusive os trabalhadores com 
metais, os escultores de pedras, os gravadores em madeira, os bordadores, os tecelões, as 
mulheres que fiavam tecidos e linho tinham sabedoria para as suas respectivas tarefas. “Os 
sábios de coração” em Êx 28.3 e “sábias de coração” em Êx 35.35 são traduções literais do 
termo hebraico hokmat-leb.38

Os sábios de Israel, anciões ou jovens, eram tanto aqueles que observavam a vida e suas experiências, 
quanto àqueles que tinham habilidades ou eram capacitados para determinado tipo de serviço. A sabedoria 
desses homens estava na competência de aconselhar, instruir como um pai e na eficácia de desenvolver 
alguma arte e prestar serviço. Era uma classe distinta dos profetas e sacerdotes, mas tão respeitada quanto. 

4. A FONTE DA SABEDORIA DE ISRAEL 
A sabedoria é adquirida como um dom de Deus ou por meio do esforço humano? Especialmente o 

livro de Provérbios, ensina o homem a buscar a sabedoria (Pv 1.33; 2.2; 4.6-7; 8.17), mas lendo os livros 
sapienciais, de forma geral, parece que são as duas coisas, com ênfase no agir de Deus. Em Deus está a 
sabedoria ( Jó 12.13; 28.23; 32.8. Sl 19.7; 51.6; Pv 2.6). Em Provérbios 4.7 diz: “O princípio da sabedoria 
é: Adquire a sabedoria; sim, com tudo o que possuis, adquire o entendimento”. O texto diz para se buscar, 
adquirir a sabedoria. Um exemplo que pode ser usado nesse sentido é o caso do rei Salomão que pediu 
sabedoria para governar o povo (1Rs 3.9-10). Já em Salmo 51.6 diz: “Eis que te comprazes na verdade no 
íntimo e no recôndito me fazes conhecer a sabedoria”. Jó também diz que em Deus está a sabedoria ( Jó 
12.13). 

Kaiser, afirma que a sabedoria de Israel não podia subsistir separadamente da fonte da sabedoria 
que era o Senhor e não podia ser conhecida nem vivida fora do “temor ao Senhor”.39 Ou seja, o que se 
nota nos livros poéticos é uma grande ênfase em Deus como o nascedouro da sabedoria, seja ela vista nas 
habilidades para a execução de trabalhos específicos, seja ela percebida na maestria de aconselhar por meio 
das experiências diárias. Em outras palavras, o homem que não teme e não busca os caminhos do Senhor é 
um tolo, um insensato como diz Salmo 14.1: “Diz o insensato no seu coração: Não há Deus...”. 

Conforme Carriker, “os sábios de Israel não eram humanistas seculares, para quem Deus era distante 
e despreocupado. A sabedoria não podia ser divorciada da sua fonte, Iahweh, nem ser conhecida ou 
aplicada corretamente à parte do “temor ao Senhor”.40 O humanismo dos sábios era divino no sentido de 
que o homem foi criado por Deus e, portanto, sua conduta na terra, deveria ser dirigida pelos caminhos 
do Senhor.41 Viver nos caminhos do Senhor era o segredo para se viver bem, pois, isso era ser sábio. Zuck 
diz que, “a sabedoria é mais do que uma característica humanamente inventada. É a habilitação divina, a 
habilidade de enfrentar e ter sucesso baseada nas providências de Deus. Só Ele “pôs a sabedoria no íntimo” 
( Jó 36)”.42 O homem precisa de Deus para ser sábio. 

37	 DOUGLAS, 1995, p 142.
38	 ZUCK, Roy B. Teologia do Antigo Testamento. Rio de Janeiro: CPAD, 2009, p. 282.
39	 KAISER, 2007, p. 180.
40	 CARRIKER, 2005, p. 108.
41	 ELLISEN, 2003, p. 148.
42	 ZUCK, 2009, p. 286.



52

NÃO ADIANTA APENAS FILOSOFAR, É PRECISO PRATICAR
Francisco Emanoel Lima Santos

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

5. ASPECTOS PRÁTICOS DA SABEDORIA NO COTIDIANO
A sabedoria se torna uma fonte de vida para o sábio, conforme diz o pregador em Eclesiastes 7.12: “A 

sabedoria protege como protege o dinheiro; mas o proveito da sabedoria é que dá vida ao seu possuidor”.43 
Comentando este versículo, MarcArthur diz que “a sabedoria é melhor do que o dinheiro porque ela traz 
satisfação à vida”.44 A riqueza da sabedoria e percebida em seus vários aspectos práticos da vida. É uma 
riqueza bem empregada. A seguir serão dados apenas dois exemplos práticos da sabedoria. 

5.1 NO CASAMENTO 
Provérbios 31.26 diz: “Fala com sabedoria, e a instrução da sua bondade está na sua língua”.45 Esse 

texto faz parte do contexto sobre a mulher virtuoso que não deixa de ser também, mulher sábia. O marido 
é respeitado e honrado na cidade entre os seus amigos. Os filhos são bem cuidados e educados. Isso é 
riqueza, saber cuidar dos negócios da família, do casamento e dos filhos. 

5.2 NO RELACIONAMENTO ENTRE PAIS E FILHOS 
Provérbios 13.1 diz: “O filho sábio ouve a instrução do pai, mas o escarnecedor não atende à 

repreensão”.46 O filho sábio ouve e aceita o conselho do pai. Ele não se rebela, mas mostra riqueza quando 
aceita a instrução. O pai sábio disciplina o filho e não somente enche os filhos de presentes para encobrir 
sua falha como pai ou para satisfazer os caprichos dos filhos. O filho escarnecedor, ao contrário do sábio, 
não ouve, não respeita os conselhos do pai e, por isso, se perderá. 

De forma geral, os ensinos do Antigo Testamento, são para o dia a dia de Israel, são lições que devem 
ser colocadas em prática na vida diária do povo. Não são ensinos futurísticos, com exceção de algumas 
profecias, são ensinos para o cotidiano. Israel era um povo rural, pastoril, e muito ligado às tradições que 
exigiam uma vida de praticidade. A lei mosaica era de cunho prático, imediato e não filosófica. Não havia 
tanto espaço para se especular e teologizar, era: sim, sim ou não, não. Para Israel, tudo provinha de Deus, 
seja o bem ou o mal, não havia espaço para o dualismo de poder. Deus controlava todas as coisas. Dessa 
forma, não era possível ter duas vidas, uma santa e outra profana, a ordem era: “sede santos porque eu sou 
santo” (Lv 20.7).

Os livros poéticos ou sapienciais seguem o mesmo pensamento e padrão do restante do Antigo 
Testamento, os mandamentos do Senhor, são práticos e não filosóficos. A vida com o Senhor é a verdadeira 
vida, isso é ser sábio. A sabedoria deveria ser vivida em todos os aspectos da existência humana, como: 
na escola, no casamento, nos negócios, na criação de filhos, no relacionamento conjugal, no aprendizado 
das Escrituras, no uso dos membros do corpo, como o nariz, ouvido, lábios, mãos, pés, na liderança do 
povo, na capacidade de aceitar as instruções, na humildade de aceitar a disciplina, na riqueza material, na 
pobreza de bens entre outros. Em todos estes aspectos, a sabedoria era a norteadora. Os livros poéticos 
apontam somente dois caminhos: O caminho da vida que corresponde à sabedoria e o caminho da morte 
que corresponde à insensatez. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Este artigo se propôs a analisar o tema: “Não adiante apenas filosofar, é preciso praticar”. Para tanto, 

foi usada a metodologia de pesquisa, bíblica e bibliográfica a respeito do tema proposto. 
Para desenvolver o tema, começou-se explicando que a sabedoria ou a forma de “fazer” sabedoria já 

existia no mundo antigo, mesmo antes da formação do povo de Israel. Povos como os egípcios, babilônios e 
mesopotâmicos, em geral, tinham suas literaturas sapienciais, tinham seus sábios. A literatura de sabedoria 

43	 Bíblia de estudo MacArthur, 2010.
44	 Bíblia de estudo MacArthur, 2010, p. 841. 
45	 Bíblia de estudo MacArthur, 2010.
46	 Bíblia de estudo MacArthur, 2010.



53

NÃO ADIANTA APENAS FILOSOFAR, É PRECISO PRATICAR
Francisco Emanoel Lima Santos

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

desses povos que se tem acesso, mostra certo paralelo com a sabedoria na literatura bíblica sapiencial. Como 
visto, a nação de Israel não foi a primeira e nem a única nação que praticou ou escreveu sobre os sábios e 
suas instruções, pois, isso já era uma constante do mundo antigo. No entanto, a sabedoria dos sábios desses 
povos era ligada a alguma espécie de magia, ocultismo e espiritismo. 

Comprovou-se que a sabedoria do ponto de vista dos livros sapienciais e de todo o Antigo 
Testamento não envolvia a magia e nem era de cunho especulativo-filosófico, mas prático. Diferentemente 
da filosofia grega, por exemplo, que filosofava sobre a vida e suas complexidades, a sabedoria apresentada nos 
sapienciais bíblicos, não somente é reflexiva, mas experimental, relacional e vivencial. Não se atem apenas 
na reflexão, na especulação, parte para a execução. Observou-se, que os sábios analisavam as experiências da 
vida cotidiana, para extrair delas lições práticas, e não somente para criar jargões teológicos, frases de efeito 
sem nenhum proveito para a vida e suas demandas. 

Verificou-se também que os sábios eram pessoas de mais idade, anciãos, mas também pessoas de 
menos idade. Embora a figura do sábio estivesse correlacionada ao amadurecimento, alguns textos, como 
foi visto, mostram que o jovem, da mesma forma, podia ser um sábio. O Antigo Testamento honra o 
ancião, contudo, a idade por si mesma, não qualifica o indivíduo para ser um sábio, porém a sua habilidade 
de observar e captar para si e ensinar as lições a partir de sua experiência de vida, é que tornava alguém 
em um sábio. Verificou-se também que, os sábios, eram tanto aqueles que tinham habilidade de instruir, 
aconselhar, aprender, quanto aqueles que tinham expertises manuais para determinados serviços, como 
no caso dos construtores do Tabernáculo. Porém, os sábios nos sapienciais estão mais conectados ao 
aconselhamento. 

Constatou-se que, a fonte da sabedoria de Israel, residia no temor ao Senhor. Essa ênfase permeia os 
livros poéticos! Enquanto os sábios das outras nações, buscavam a sabedoria na magia, no esoterismo, no 
espiritismo, os sábios de Israel, procuravam no Senhor a sabedoria. Eles entendiam que o Senhor é quem 
fornece a sabedoria tanto ao rei quanto aos simples. Não há na visão dos sapienciais, verdadeira sabedoria 
fora dos caminhos do Senhor. O Senhor criou a sabedoria. Aqueles que estão mais próximos de Iaweh são 
mais sábios. Viu-se também que os sábios eram um tipo de classe diferente dos sacerdotes e profetas em 
termos de ação, mas era tão respeitada quanto às demais. 

A conclusão é que, os aspectos práticos da sabedoria no cotidiano, era o que interessava aos sábios: 
levar o povo a viver sabiamente era o objetivo deles. Não adiantava apenas o conhecimento teórico. Os 
sábios não estavam preocupados com a teologia de gabinete, eles iam às ruas, aldeias, praças, conviviam 
com o povo, aprendiam com ele, debatiam sobre as questões da vida, mas não simplesmente para debater, 
antes para encontrar soluções práticas. Os sábios não estavam implicados em escreverem grandes livros 
teológicos com dizeres técnicos, especulações sem fim, eles queriam viver o que as Escrituras Sagradas 
ensinavam claramente e registravam aquilo que eles achavam importantes para a vida. É bom salientar, 
pelo que se pôde observar, os sábios não eram contra a teologia, mas contra a discussão interminável e sem 
proveito exequível. 

O que pode-se perceber na atualidade, é que os denominados “sábios”, de maneira geral, são aqueles 
que têm capacidade intelectual acima do habitual, aqueles que escrevem grandes livros, os que têm variados 
títulos acadêmicos, como, por exemplo, o título de Filósofo. Entretanto, faz-se necessário ressaltar que, 
a Bíblia reconhece e legitima esse tipo de sabedoria como válida, todavia, nos livros poéticos, a ênfase é 
a sabedoria do dia a dia, colocada em prática em áreas como: no casamento, na criação dos filhos, nos 
negócios, na vida espiritual e religiosa, na resolução de conflitos e na abstenção do mal. A sabedoria de 
colocar na prática o conhecimento adquirido, cujo a origem é o Senhor Deus. 

REFERÊNCIAS
ANDERSEN, Francis L. Jó: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2011. 



54

NÃO ADIANTA APENAS FILOSOFAR, É PRECISO PRATICAR
Francisco Emanoel Lima Santos

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

BÍBLIA DE ESTUDO MACARTHUR. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2010.

CARRIKER, Timóteo. O caminho missionário de Deus: uma teologia bíblica de missões. Brasília: Palavra, 2005.

COENEN, Lothar.; BROWN, Colin. Dicionário internacional de teologia do Novo Testamento. Volume 2. São 
Paulo: Vida Nova, 2000. 

COLE, Alan R. Êxodo: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2011.

DOUGLAS, D. J. O novo dicionário da Bíblia. São Paulo: Vida Nova, 1995. 

EATON, Michael A.; CARR, Lloyd G. Eclesiastes e Cantares: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 
2011. 

ELLISEN, Stanley. Conheça melhor o Antigo Testamento. São Paulo: Vida, 2003. 

HARRIS, Laird R.; ARCHER Jr, Gleason L.; WALTKE, Bruce K. Dicionário internacional de teologia do An-
tigo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1998.

HOUSE, Paul R. Teologia do Antigo Testamento. São Paulo: Vida, 2005. 

KAISER, Walter C. Teologia do Antigo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2007. 

KIDNER, Derek. Provérbios: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2011.

LASOR, William. Introdução ao Antigo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1999. 

LÍNDEZ, José. Sabedoria e sábios em Israel. São Paulo: Loyola, 1999. 

ZUCK, Roy B. Teologia do Antigo Testamento. Rio de Janeiro: CPAD, 2009. 

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



LEPRA NO ANTIGO TESTAMENTO: ANÁLISE 
TEOLÓGICA E MÉDICO-HISTÓRICA
Leprosy in the Old Testament: Theological and Medico-Historical 
Analysis

Me. Jean-Luc Fobe1

RESUMO
A palavra lepra, lepras e leprae nas traduções grega e latina do Antigo Testamento 

(AT), passou a ser associada erroneamente ao Mal de Hansen, doença de pele 
desfigurante, contagiosa e motivo de exclusão social. Os aspectos históricos do Mal 
de Hansen e os motivos da confusão com a lepra bíblica são apresentados. O Antigo 
Testamento emprega a palavra lepra (tza´arat, צָָרַַעַַת) em três campos semânticos 
distintos: doenças de pele com riscos de contágio (Lv 13.2,8,9,11,12,13,15,25,27, 
30,42,43,47,49,51,52,59; 14.3,7,32,34,44,54,55,57), mofo na casa (Lv 14.33-57), 
e punição do Senhor contra a rebeldia (Êx 4.6; Nm 12.10; Dt 24.8). Os diversos 
significados da lepra no AT são descritos e identificam-se quais seriam as possíveis 
doenças dermatológicas contemporâneas. As narrativas sobre a lepra trazem normativas 
para evitar a propagação de doenças de população com normas fito sanitárias, controle 
da contaminação das casas com o mofo e prevenção da rebeldia contra o Senhor. 

Palavras-chave: Lepra. Doenças de pele. Mofo na parede. Punição do Senhor.

ABSTRACT
 The word leprosy, lepras and leprae in the Greek and Latin translations of the 

Old Testament (OT), came to be erroneously associated with Hansen’s Disease, a 
disfiguring, contagious skin disease and a reason for social exclusion. The historical 
aspects of Hansen’s Disease and the reasons for the confusion with biblical leprosy are 
presented. The Old Testament uses the word leprosy (tza´arat, צָָרַַעַַת) in three distinct 

1	  Médico pela FCM-UNICAMP. Mestre em Divindade pelo Seminário Servos de Cristo. Mestrado em Teologia Bíblica pela PUC-SP. 
Doutorando em Teologia Bíblica pela PUC-SP. Membro do grupo de pesquisa do TIAT, Prof. Dr. Matthias Grenzer, PUC-SP. E-mail: 
jeanfobe@yahoo.com

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n2.005



56

LEPRA NO ANTIGO TESTAMENTO: ANÁLISE TEOLÓGICA E MÉDICO-HISTÓRICA
Jean-Luc Fobe

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

semantic fields: skin diseases with risk of contagion (Lev 13.2,8,9,11,12, 13,15,25,27,3
0,42,43,47,49,51,52,59; 14.3,7,32,34,44,54,55,57), mold in the house (Lev 14.33-57), 
and punishment by the Lord against rebellion (Ex 4.6, Nm 12.10 and Dt 24.8). The 
various meanings of leprosy in the OT are described and the possible contemporary 
dermatological diseases are identified. The narratives about leprosy bring regulations 
to prevent the spread of diseases among the population with phytosanitary standards, 
control of contamination of homes with mold and prevention of rebellion against the 
Lord.

Keywords: Leprosy. Skin diseases. Mold. Rebellion against the Lord.

INTRODUÇÃO
O termo contemporâneo lepra foi traduzido do Antigo Testamento (AT) em hebracio para o grego 

lepras (λέπρας) na Septuaginta (LXX), no terceiro século a.C., e incorporado na cultura ocidental com a 
transliteração desta palavra para o latim como lepra, “leprae”, na Vulgata. 

A pessoa popularmente chamada de leprosa, além dos problemas de saúde física, é estigmatizada 
pela sociedade com sua exclusão social. A lepra do AT não corresponde ao Mal de Hansen, motivo de 
confusão na terminologia médica e popular.

Nos escritos de Hipócrates (460 a.C. a 370 a.C.), encontra-se a palavra “lepras” (λέπρας) para 
descrever diversas enfermidades de pele, e não para uma única doença.2 A LXX emprega a palavra grega 
“lepras” (λέπρας) na tradução do hebraico “tzara´rat” (צָָרַַעַַת) no terceiro século a.C. No grego, “lepras” 
(λέπρας) era uma palavra originalmente genérica para descrever manchas brancas descamativas na pele.3 

O Mal de Hansen é uma doença dermatológica distinta, descrita em 1874 por Gerhard Armauer 
Hansen. É contagiosa dependendo da sua forma clínica, e foi encontrada endemicamente inicialmente 
na Índia, ao redor do sexto século a.C. Sua introdução no Oriente Médio ocorreu com o exército de 
Alexandre, o Grande (325-324 a.C.), com o casamento coletivo dos seus soldados com 10.000 mulheres 
hindus. As leis de Manu na Índia (1.400 a.C.) identificam os sintomas descritos naquela época com o Mal 
de Hansen, e o potencial contágio é combatido com os cuidados na prevenção de Kushta – considera 
“morte antes da morte”. O primeiro caso desta doença no mundo ocidental foi descrito no seu exército 
de Alexandre, o Grande, logo após este casamento coletivo. O nome dado para esta doença de pele pelos 
médicos foi “elephas” ou “elephantiasis” (ἔλεφας, ἐλεφαντίασις). A lepra bíblica não pode ser confundida 
com o Mal de Hansen, esta foi introduzida na região ao Antigo Oriente Médio cerca de dois séculos depois 
do processo redacional final do Pentateuco (587 a.C.-538 a.C.). Não há registros históricos ou evidências 
paleontológicas que o Mal de Hansen tenha se introduzido no Antigo Oriente Médio e Egito antes do 
século terceiro a.C.4 

A hanseniase é uma doença contagiosa de origem hindu, inicialmente denominada no Ocidente 
como “elephas” ou “elephantiasis” (ἔλεφας, ἐλεφαντίασις). Até o século VII d.C., essas doenças eram 
reconhecidas como distintas da lepra bíblica.

O médico João de Damasco (777–857 d.C.) utilizou erroneamente o termo lepra para descrever 
a forma lepromatosa e desfigurante do Mal de Hansen, sendo seguido por diversos autores medievais. 
Durante a Renascença, obras de Ambroise Paré (1510–1591 d.C.) e Thomas Bartholin (1616–1680 d.C.) 
consolidaram a sinonímia entre lepra e elefantíase.5

A associação da lepra bíblica com a doença hanseníase estigmatiza mais o enfermo acrescentando 

2	  HULSE, 1975, p. 87-105.
3	  KAPLAN, 1993, p. 507-510.
4	  ANAND, 2014, p. 1087-1090.
5	  DAL SECCO, 2017, p. 27-30.



57

LEPRA NO ANTIGO TESTAMENTO: ANÁLISE TEOLÓGICA E MÉDICO-HISTÓRICA
Jean-Luc Fobe

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

uma pseudopunição divina ao seu sofrimento.6 A lepra do AT foi erroneamente associada com o Mal de 
Hansen no mundo ocidental durante séculos pela medicina.

No Brasil apenas com a lei 9.010 de 1995, os termos de lepra, elefantíase dos gregos, mal de Lázaro, 
e morfeia foram oficialmente substituídos da linguagem médica por hanseníase ou Mal de Hansen. Essa 
mudança visava reduzir o estigma e a discriminação associados à nomenclatura anterior.7 

A doença que recebe o nome de Mal de Hansen ou hanseníase é causada pelo bacilo Mycobacterium 
leprae, que tem afinidade pela pele e nervos periféricos, acarretando lesões cutâneas, alterações da 
sensibilidade e motoras com deformidades progressivas e incapacitantes.8 As lesões na pele são avermelhadas 
com pápulas ou máculas, pouco elevadas. Na forma clínica chamada de tuberculoide, as lesões são 
hipopigmentadas, enquanto na forma lepromatosa existe uma infiltração difusa da pele. As lesões na pele 
cursam com perda dos pelos e da sensibilidade. Não é incomum ocorrer perda de cílios e sobrancelhas, com 
prejuízo progressivo da função motora com a progressão da doença. A hanseníase não é descamativa e não 
tem lesões esbranquiçadas, distintas das citadas na lepra do AT.9 Os sinais e sintomas do Mal de Hansen 
não são encontrados nas diversas formas de lepra do AT. A leva a morte se não tratada, o que não ocorre 
na lepra que afligiu os reis Azarias ou Uzias (2Rs 15.5 e 2Cr 26.20-21,23). A hanseníase é distinta da na 
lepra do AT.10

A palavra lepra (צָָרַַעַַת) é encontrada como substantivo por trinta e cinco vezes na Texto Massorético, 
vinte e nove vezes no livro de Levítico (Lv 13.2,8,9,11,12,13,15,25, 27,30,42,43,47,49,51,52,59; 
14.3,7,32,34,44,54,55,57), e as demais em Deuteronômio (Dt 24.8), 2 Reis (2Rs 5.3,6,7,27) e 2 Crônicas 
(2Cr 26.19). A sua forma verbal passiva qal por cinco vezes (Lv 13.44,45; 14.3; 22.4; Nm 5.2), e pual 
em quinze vezes (Lv 14.2; Êx 4.6; Nm 12.10; 2Sm 3.29; 2Rs 5.1,11,27; 7.3,8; 2Rs 15.5; 2Cr 26.21,23), 
as formas participiais funcionam genericamente como partículas adjetivas e substantivas, concretas e 
individuais.11 

A palavra lepra no AT é empregada para diversas doenças de pele com potencial contaminação de 
pessoas, casas e objetos, com risco de epidêmicas, e também, como marca da punição contra a rebeldia 
contra o Senhor. Este vocábulo é empregado em campos semânticos distintos: sete manifestações de 
doenças de pele com risco potencial de contágio (Lv 13.2,8,9,11,12,13,15,25,27,30,42,43,47,49,51,52,5
9; 14.3,7,32,34,44,54,55,57), mofo na casa (Lv 14.33-57), e punição do Senhor contra a rebeldia (Êx 4.6; 
Nm 12.10; Dt 24.8). 

A calvice não é considerada isoladamente manifestação da lepra (Lv 13.40-44), e também são 
apresentados instruções especiais para o manuseio de roupas e acessórios (Lv 13.47-59) dos portadores de 
doenças de pele.

As narrativas da lepra no AT trazem normativas para evitar a propagação de doenças na população, 
evitar contaminação das casas com o mofo e prevenção da rebeldia contra o Senhor. 

As manifestações da lepra no AT são descritas no seu campo semântico e identificam-se quais seriam 
as doenças possíveis com os conhecimentos da dermatologia contemporânea. 

1. DOENÇAS DE PELE EM LEVÍTICO 13
A lepra (צָָרַַעַַת) em Levítico 13 é contextualizada com as doenças de pele contemporâneas, 

potencialmente epidêmicas na comunidade de Israel. Essas enfermidades são distintas das manifestações 
punitivas de lepra relacionadas ao pecado (Êx 4.6; Nm 12.10; Dt 24.8). 
6	  DAVIS, 2007.
7	  FEMINA, 2007, p. 37-48.
8	  WHITE, 2015, p. 80-94. 
9	  BRITTON, 2004, p. 1209-1219. 
10	 RYRIE, 1956, p. 262-267. 
11	 BOTTERWECK, 1997, p. 465-475. 



58

LEPRA NO ANTIGO TESTAMENTO: ANÁLISE TEOLÓGICA E MÉDICO-HISTÓRICA
Jean-Luc Fobe

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

O AT é considerado o primeiro material escrito sobre condutas fitossanitárias com introdução 
de normas e conceitos inovadores para a época. Destacam-se em Levítico 13 os princípios modernos da 
inspeção clínica, como o exame visual realizado pelo sacerdote: “O sacerdote lhe examinará, (֩֩רָָאָה)” (Lv 
13.3,5,6,8,10,13,15,20,25, 27,30,32,36,39,43). Há também o princípio da quarentena: “o sacerdote isolará 
֧יר)  por sete dias” (Lv 13.4,5,11,21,26,31,33); e medidas de higienização: “que suas vestes sejam lavadas (סְְ�גִּ֧
יו) ֖ בְּּגָָ�דָ֖ ס  ֥ ף) ou até destruição dos vetores: “todas as suas roupas queimadas ,(Lv 13.6,34,54) ”(כִִ�בֶּ֥ �רַׂ֨שָׂ֨ )”, (Lv 
13.52). Essas regras de purificação transcendem sua função religiosa inicial, constituindo também normas 
de higiene, cuidado ao doente e saúde pública.

As prescrições de Levítico 13 seguem princípios ainda aceitos na medicina preventiva atual: inspeção 
sem contato direto, isolamento temporário, reavaliação periódica e eventual reintegração social.

A decisão de declarar alguém impuro (טָָמֵֵא) ou puro (טָָהֵֵר), e de determinar quarentena, higienização 
ou destruição de objetos contaminados, cabia ao sacerdote levita — que exercia papel próximo ao de um 
profissional de saúde pública.

Sete doenças distintas de pele são genericamente chamadas de lepra (צָָרַַעַַת) em Levítico 13, com 
potencial epidêmico e difícil associação direta com doenças dermatológicas modernas. O texto não busca 
um diagnóstico etiológico específico, mas visa conter a disseminação de enfermidades na comunidade.

1.1 LEPRA COM PELO BRANCO (LV 13.3)
A primeira doença de pele descrita é a lepra com pelo branco: “o sacerdote examinará a pele do 

corpo, (Lv 13.3)”. A enfermidade é agravada com o comprometimento do pelo que se torna branco: “se 
o pelo (ר �עָׂ֨שֵׂ֨ ) na ferida (֤גַַע ן) se tornou branco (�נֶ֤  e a praga é mais profunda do que a pele da sua carne ,(לָָ�בָ֗֗
רׂ֔֔שָּׂ)  .(Lv 13.3) ”(בְּ

A alteração da cor indica que é uma doença grave, compromete profundamente a pele, e o doente 
será excluído do convívio social pelo sacerdote: “o sacerdote o examinará e o declarará impuro (א ֥  Lv) ”(טִִמֵּ֥�
13.3). A gravidade desta doença de pele tem potencial de disseminação na população com uma epidemia. 
O doente é excluído da coletividade, evitando o contágio.

Não existe uma definição exata sobre qual seria esta doença de pele na modernidade, provavelmente 
é uma dermatose causada por fungos.12 O texto permite um diagnóstico etiológico específico, visa conter 
a disseminação de enfermidades na comunidade, seguindo as regras de inspeção visual clínica, isolamento 
temporário e avaliação final. 

1.2 LEPRA SOMENTE COM MANCHA BRANCA (LV 13.4-8)
A segunda manifestação descrita é a lepra caracterizada apenas por uma mancha esbranquiçada 

na pele, sem alteração da coloração dos pelos ou profundidade da lesão: “mas se a mancha na pele for 
esbranquiçada (Lv 13.4) sem comprometimento do pelo, “o pelo (ר �עָׂ֨שֵׂ֨ ) não se tornou branco (ן ֑  Lv) ”(לָָ�בָ֑
13.4), indica que a doença é superficial e deve ser realizada uma quarentena inicial de sete dias, que pode ser 
estendida por dois ciclos de sete dias, “o sacerdote isolará por sete dias o que tem a doença (גַַע ֑  .”(Lv 13.4) (�נָ֑

O sacerdote examina o doente ao final de cada ciclo de sete dias: “Ao sétimo dia, o sacerdote o 
examinará (ה ֣ ה) O sacerdote ao sétimo dia, o examinará .(רָָ�אָ֣ ֣  .”outra vez (Lv 13.5-6) (רָָ�אָ֣

O enfermo é liberado se a lesão de pele não se alastra, não compromete os pelos. Neste caso, as roupas 
devem ser higienizadas, e é liberado para o convívio social: “o declarará puro (֤֤טִִהֲֲר); é pústula (חַַת ֣  o ;(מִִסְְפַּ֣�
homem lavará as suas vestes e será puro (ֽר  .”(Lv 13.6) ,(טָָ�הֵֽ

A doença é considerada lepra se a lesão aumenta em extensão ou profundidade, ou se a pústula 
atingir a profundidade da pele, será excluído em definitivo. O contágio foi evitado: “o sacerdote declarará 
que se tornou impuro (֥֥טִִמְְּא); é lepra (צָָרַַעַַת)” (Lv 13.8). 

12	 MAY, 2019, p. 280-293.



59

LEPRA NO ANTIGO TESTAMENTO: ANÁLISE TEOLÓGICA E MÉDICO-HISTÓRICA
Jean-Luc Fobe

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Não existe uma definição de uma doença dermatológica única com esta descrição, admite-se a 
possibilidade de diversas doenças como psoríase, dermatite seborreica, favus, infecções por dermatófitos, 
dermatite numular, dermatite atópica, pitiríase rósea, sarna crostosa, sífilis, impetigo, sicose barba, 
alopecia areata, furúnculos, sarna, neuro dermatites, escarlatina, lúpus eritematoso, líquen escleroso e 
atrófico, foliculites decalvas, esclerodermia localizada ou morfeia, sarcoidose, e líquen plano papilar.13 
Muitas delas com potencial contágio por contato direto ou indireto, não existindo tratamento na época a 
não ser a exclusão, e prevenção do contágio, com propagação da doença.

1.3 LEPRA COM FERIDA EM CARNE VIVA (LV 13.9-17)
Esta manifestação é caracterizada por uma lesão aberta, úlcera ou ferida ativa, e o doente deve 

submeter-se ao exame pelo sacerdote: “Quando houver um homem com lesão de lepra (עַַת  este será ,(צָָ�רַ֔֔
levado ao sacerdote (ֽן �הֵּֽ  .(Lv 13.9) ”(הַַכֹּ

O sacerdote, constatando uma lesão em carne viva, ou alteração da coloração da pele que se torna 
esbranquiçada com pelo branco, será declarado impuro e afastado do convívio social: “O sacerdote o 
examinará (ה ֣ ר) alterando o pelo ,(בָָּעוֹר) da pele (שְְׂאֵֵת־לְְבָָנָהָ) Se existir um inchaço esbranquiçado .(רָָ�אָ֣ ֣ �עָׂ֣שֵׂ ) 
em esbranquiçado (ן ֑ אּ֖֖מְּ) será declarado impuro“ ,(Lv 13.10) ”(בָָּשָָׂר חַַי) com uma lesão em carne viva (לָָ�בָ֑  (טִִ
e isolado por ser impuro (ְּאּ֖֖מ עַַת֙֙) lepra ,(טִִ ֙ �רַּ֙  .crônica está na pele do seu corpo” (Lv 13.11) (צָּ

O enfermo será considerado puro quando a lepra acometer todo o corpo sem lesões em carne viva 
ou exsudativas progredindo para lesão cicatricial branca: “E se a lepra (֙֙עַַת ֙ �רַּ֙  ,se estender sobre toda a pele (צָּ
comprometida pela lepra (֙֙עַַת ֙ �רַּ֙  ”(כטָָה֥֥וֹר) cobrir todo o corpo, tornando-se branca, será declarado puro ,(צָּ
(Lv 13.12-13). Se existir qualquer nova lesão em carne viva ou exsudativa, será novamente considerado 
impuro: “Quando aparecer carne viva (חַַי בָָּשָָׂר) será impuro (ֽא  .(Lv 13.14) ”(יִטְְִ�מָֽ

Existe a possibilidade de reintegração social se a doença não demonstrar lesões em carne viva ou 
exsudativas com a cura, mesmo que tardia: “Se o sacerdote examinar a pele em carne viva (בָָּשָָׂר חַַי), será 
declarado impuro (ְּאּ֖֖מ עַַת֙֙) é lepra (בָָּשָָׂר חַַי) carne viva ,(טִִ ֙ �רַּ֙ אּ֖֖מְּ) impura (צָּ  .(Lv 13.16-17) ”(טִִ

Tornar-se impuro significa exclusão da comunidade, prescrito para evitar que a epidemia se alastre 
pelo contato com pessoas portadoras de lesões cutâneas em carne viva. 

Essa forma de lepra é descrita como a mais grave, associada a lesões ulceradas e exsudativas. Embora 
não haja identificação exata com uma doença atual, admite-se uma doença infecciosa com secreção ativa, 
potencialmente contagiosa.14 

1.4 LEPRA COM FURÚNCULO (LV 13.18-23)
Esta forma de lepra é descrita como uma complicação após a cicatrização de um furúnculo ou 

abscesso cutâneo, distinta das demais já apresentadas. O sacerdote examina visualmente o doente após a 
cura espontânea da lesão na pele: “um furúnculo (ין ֑ אֽ) cicatrizado (שְְׁ�חִ֑  .(Lv 13.18) ”(נִרְְִ�פָּֽ

O sacerdote deve examinar a lesão cicatrizada, e se existir mudança da coloração da pele em branca, 
ou lesão avermelhada indicando atividade da doença, será afastado da comunidade: “e se houver no lugar 
do furúnculo (֙֙חִִׁין ֣ה) uma lesão (שְּׁ מֶֶת) avermelhada (לְְבָָ�נָ֣ ֑  se a pele estiver retraída e seu“ ,(Lv 13.19) ”(אֲֲדַַמְְדָּ֑�
pelo ( ֖ עָָׂ�רָ֖ ן) branco (שְׂ ֑ א) o sacerdote o declarará impuro ,(לָָ�בָ֑ ֧  .(Lv 13.20) ”(טִִ�מֵּ֧

A quarentena de sete dias é indicada quando não existe pelo branco: “o sacerdote o isolará por 
sete dias” (Lv 13.21). Se a lesão progredir após a quarentena será considerado impuro para o convívio 
social: “caso se espalhe será declarado impuro (א ֧  pelo sacerdote” (Lv 13.22). Por outro lado, se a úlcera (טִִ�מֵּ֧
cicatrizar será reintegrado: “se a mancha não progredir, é uma cicatriz do furúnculo (ין ֖ �חִׁ֖  e o sacerdote o (שְּׁ
declarará puro (֖֖טִִהֲֲר)” (Lv 13.23). 

13	 GRZYBOWSKI, 2016, p. 3-7.
14	 TROZAK, 2006. 



60

LEPRA NO ANTIGO TESTAMENTO: ANÁLISE TEOLÓGICA E MÉDICO-HISTÓRICA
Jean-Luc Fobe

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

O contágio da comunidade é evitado com estas medidas, não existiam tratamentos médicos na época 
das narrativas bíblicas, a doença evoluía naturalmente para cura ou cronicidade, com alto risco de contágio 
e disseminação de pragas. Essa manifestação remete a uma possível infecção bacteriana, evoluindo de uma 
foliculite, para um furúnculo e mesmo para um carbúnculo, com risco de contágio durante sua fase ativa. 
A ausência de terapêutica específica tornava necessário o isolamento até a completa resolução da lesão.15 

1.5 LEPRA COM MANCHA IGUAL A QUEIMADURA (LV 13.24-28)
A lepra pode manifestar-se inicialmente como uma mancha igual a uma queimadura branco-

avermelhada ou com descoloração da pele: “se existir na carne da sua pele uma lesão como queimadura 
מֶֶת) e torna-se uma mancha avermelhada ,(מִִכְְוַַת־אֵֵשׁ) ֖ ה֥) ou branca (אֲֲדַַמְְ�דֶּ֖  e deve ser avaliado ,(Lv 13.24) ”(לְְבָָ�נָ֥
pelo sacerdote: “O sacerdote o examinará (ה ֣  .(Lv 13.25) ”(רָָ�אָ֣

O isolamento será indicado pelo sacerdote levita quando existe comprometimento do pelo ou na 
lesão profunda da pele: “se o pelo ( ֖ עָָׂ�רָ֖ ן) tiver se tornado branco (שְׂ ֑  na mancha brilhante da pele” (Lv (לָָ�בָ֑
13.25). O doente é declarado impuro e restrito do convívio social, “o sacerdote o declarará impuro (א ֧  ”(טִִ�מֵּ֧
(Lv 13.25). 

A quarentena de sete dias é imposta se não existir comprometimento da cor do pelo ou alteração 
morfológica da pele, rebaixada, indicando processo de cicatrização: “o sacerdote o isolará (ֹהִִסְְּגִּיר֥֥ו) por sete 
dias” (Lv 13.26). 

No final da quarentena de sete dias, uma nova avaliação vai determinar se deve ser afastado da 
comunidade, ou não: “e no sétimo dia será examinado (ה ֥  pelo sacerdote” (Lv 13.27). Caso as lesões (רָָ�אָ֥
se espalhem, a doença está progredindo, não é uma lesão cicatrizada, é declarado impuro, e excluído da 
sociedade: “o sacerdote o declarará impuro (א ֧  .(Lv 13.27) ”(טִִ�מֵּ֧

Portadores de lesões cicatrizadas, estabilizadas, não avermelhadas, sem sinal de inflamação ou 
infecção em atividade, indica que o doente está puro para a reintegração social: “caso a mancha da pele 
fique estável, sem cor, o sacerdote o declarará limpo (ר ֤  A lesão é declarada nesta situação é .(Lv 13.28) ”(טִִ�הַ֤
declarada uma cicatriz crônica: “ela é a cicatriz da queimadura (ה ֖ כְְּמִּ�וָ֖ )” (Lv 13.28). 

O texto tem a mensagem central para evitar a transmissibilidade de uma infecção de pele na 
comunidade de Israel, e não descrever uma doença específica de pele. A avaliação periódica e o isolamento 
eram essenciais na ausência de tratamento.

Novamente a preocupação é isolar um portador de doença crônica em atividade, que pode tornar-
se uma praga, com diversas possibilidades etiológicas sobrepondo-se as doenças já descritas para a lepra 
somente com mancha branca (Lv 13.4-8), apesar de manifestações distintas. 

1.6 LEPRA DO CABELO E BARBA (LV 13.29-37)
A situação especial em que a lepra comprometa os pelos da cabeça ou a barba: “quando um homem 

ou mulher apresentar uma ferida (גַַע ֑ ה) na cabeça ou barba” (Lv 13.29), “o sacerdote examinará (�נָ֑ ֥  Lv) ”(רָָ�אָ֥
13.30). 

O enfermo seja declarado imundo e afastado da sociedade quando existe comprometimento do pelo 
da barba ou da cabeça, que se torna fino e perde a sua cor natural: “se a ferida (גַַע ֑  for profunda e o pelo (�נָ֑
amarelo” (Lv 13.30). 

A quarentena inicial de uma semana é imposta quando o comprometimento do cabelo da cabeça e 
da barba não for profundo: “se a ferida (גַַע ֑  ”não for mais profunda que a pele, mas não existir pelo preto (�נָ֑
(Lv 13.31). 

O enfermo se raspará a barba e cabelo, preservando a região da lepra quando a doença não evolui 
após a quarentena inicial de uma semana, sem descoloração dos pelos ou aprofundamento da lesão: “se 

15	 SHALLCROSS, 2015, p. 2426-2429.



61

LEPRA NO ANTIGO TESTAMENTO: ANÁLISE TEOLÓGICA E MÉDICO-HISTÓRICA
Jean-Luc Fobe

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

não existir aumento das feridas (גַַע ֑  e não houver pelos amarelos” (Lv 13.32), “então se raspará, mas não a (�נָ֑
ferida (גַַע ֑  .(Lv 13.33) ”(�נָ֑

O sacerdote continua observando o doente para certificar que não existe progressão da enfermidade, 
se a lesão não se agravar, será declarado puro e lavará a suas roupas: “o sacerdote examinará (֩֩רָָאָה) a ferida 
גַַע) ֑ גַַע) no sétimo dia, e se a ferida (�נָ֑ ֑  não se alastrou sobre a pele e não ficou mais profunda na pele, será (�נָ֑
declarado puro (֖֖טִִהֲֲר) pelo sacerdote e lavará (ס ֥ רֽ) as suas roupas (כִִ�בֶּ֥  .(Lv 13.34) ”(טָָ�הֵֽ

Se a lepra da barba e do cabelo se espalhar posteriormente, será novamente avaliado pelo sacerdote 
e declaro impuro, com exclusão do convívio social: “mas se a doença de pele (תֶֶק  progredir depois da sua (נֶּ֜�֜
purificação (ֹטָָהֳֳרָָתֽֽו)” (Lv 13.35), “ele está impuro ( ֹ�תֹֽ .(Lv 13.36) ”(טָָהֳֳרָָ

A cura espontânea da lepra do cabelo e da barba em qualquer faz a reintegração social do leproso: 
“quando a ferida (גַַע ֑  Lv) ”(טִִהֲֲרֹֹ) cicatrizar e um pelo preto tenha crescido na ferida, será declarado puro (�נָ֑
13.37). 

O objetivo destas instruções é evitar o contágio da comunidade. A doença dermatológica atualmente 
reconhecida como tinea do couro cabeludo ou tinea capitis é provavelmente aquela descrita nesta perícope. 
A tinea é uma enfermidade que compromete os pelos, transmissível por contato pessoal ou por objetos 
contaminados, causada por diversos fungos, manifesta-se clinicamente com lesões anulares, avermelhadas 
e escamosas com comprometimento dos pelos e pode evoluir para úlceras.16 

1.7 LEPRA COM MANCHAS COM PERDA DA COR OU MANCHAS BRAN-
CAS (LV 13.38-39)

As manchas da pele com perda de coloração têm uma descrição separada no conjunto das sete 
doenças de pele:” se um homem ou mulher manifestar manchas claras (ת �רֹ֑֑ הָָּבֶּ ) ou manchas brancas (ֽנֹֽת�  ”(לְְבָָ
(Lv 13.38). Manchas ou perda da coloração de pele, sem outras manifestações, não é considerada doença 
potencialmente contagiosa para a comunidade, e não implica em exclusão: “ele está puro (טָָה֥֥וֹר) (Lv 13.39). 

A lepra com manchas, com perda de cor ou brancas é imediatamente identificada sem risco de 
contágio pelo sacerdote, sem necessidade de quarentena. Não existe comprometimento dos pelos, 
vermelhidão ou alterações tróficas com desnivelamento da pele como nas lepras anteriormente descritas. 

Existem duas possibilidades de doenças de pele com as mesmas características: eczema e vitiligo. 
O eczema, também chamado de dermatite atópica, é uma doença geneticamente, autoimune e não 
transmissível pelo contato.17 O vitiligo é outra doença não contagiosa, que causa perda da coloração da 
pele, sem outras lesões, sem comprometimento do pelo, e de causa desconhecida.18 

A descrição de sete possibilidades de lepra da pele na lei judaica tem o objetivo primário de evitar 
a disseminação de epidemias dentro da comunidade de Israel, sem uma preocupação diagnóstica.19 A 
responsabilidade do sacerdote levita era classificar o enfermo como puro ou impuro para convívio na 
sociedade, evitando a disseminação da doença. 

2. LEPRA E A CALVÍCIE (LV 13.40-44)
Nas instruções sobre a lepra que acomete a pele, há uma explicação que a calvície, ou perda de cabelos, 

não é uma enfermidade, e portanto, não deve ser motivo de afastamento social. Aquele tem uma perda dos 
cabelos não é lepra, e o calvo é declarado puro: “o homem que perdido os cabelos da sua cabeça, (é) calvo, 
(mas é) puro ( ֹ�רֹ֖  .(Lv 13.40) ”(טִִהֲֲ

A calvície, portanto, não é justificativa para declarar o homem impuro, “se perder cabelos na testa, é 

16	 SILVA, 2019, p.9-16.
17	 LEITE, 2007, p. 71-78.
18	 STEINER, 2004, p. 335-351.
19	 GRZYBOWSKI, 2016, p. 3-7; OLANISEBE, 2014, p. 121-128.



62

LEPRA NO ANTIGO TESTAMENTO: ANÁLISE TEOLÓGICA E MÉDICO-HISTÓRICA
Jean-Luc Fobe

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

calvo na testa, é puro ( ֹ�רֹ֖  A impureza somente é declarada quando existe ferida esbranquiçada .(Lv 13.41) ”(טִִהֲֲ
ou avermelhada no couro cabeludo ou na testa: “mas se existir calvo na cabeça ou na testa com ferida (גַַע ֖  (�נֶ֖
esbranquiçada ou avermelhada, é lepra (עַַת ֤  .que está iniciando” (Lv 13.42) (צָָ�רַ֤

O sacerdote diagnostica lepra (עַַת ֤  pelas alterações da pele no couro cabeludo ou na testa, não (צָָ�רַ֤
pela calvície em si: “o sacerdote examina (ה גַַע֙֙) a ferida (רָָ�אָ֨֨  e confirma a inflamação esbranquiçada ou (�נֶּ֙֙
avermelhada no calvo ou na testa com aparência de lepra na pele do corpo (עַַת ֤  .(Lv 13.43) ”(צָָ�רַ֤

Portanto a calvície ou tornar-se calvo não é uma doença. Somente se houver alterações da pele do 
couro cabeludo ou na testa, que se enquadram nas demais descrições anteriormente mencionadas, deve-se 
diagnosticar lepra: lepra com mancha branca (Lv 13.4-8), lepra com ferida em carne viva (Lv 13.9-17), 
lepra com furúnculo (Lv 13.18-23), lepra com mancha de queimadura (Lv 13.24-28), e lepra com manchas 
com perda da cor ou manchas brancas (Lv 13.38-39).

3. LEPRA E AS ROUPAS E ACESSÓRIOS DE VESTUÁRIO (LV 13.47-
59)

A prevenção de propagação de pragas incluía o cuidado os vetores potenciais de enfermidades, 
roupas e acessórios. De maneira inovadora — e anterior à descrição dos microrganismos —, o texto bíblico 
apresenta instruções diagnósticas específicas acerca da secreção, limpeza e até mesmo da destruição de 
possíveis vetores de infecção.

As roupas, de tecido e seus acessórios recebem uma orientação especial para evitar a propagação de 
doenças: “quando também houver nas roupas uma doença (֙֙גַַע עַַת) da lepra (�נֶּ֙֙ ֤  roupas de lã, linho, ou ,(צָָ�רַ֤
qualquer artigo de couro” (Lv 13.47-48). O doente que tiver secreção ou descamação da enfermidade com 
coloração esverdeada ou avermelhada deve ser afastado por sete dias, depois reexaminado: “a doença (גַַע  (הַַנֶּ֜�֜
manifestando-se nas roupas com coloração esverdeada ou branco-avermelhada nos acessórios de couro, 
tecido, lã ou qualquer material de couro, é doença (֙֙גַַע עַַת) da lepra (�נֶּ֙֙ ֤  .e deve mostrar-se ao sacerdote (צָָ�רַ֤
O sacerdote examinará (רָָאָה) a doença (֙֙גַַע גַַע֙֙) e isolará a doença (�נֶּ֙֙  No sétimo dia será“ ;(Lv 13.47-50) ,”(�נֶּ֙֙
reexaminado (ה  e se a praga tiver se alastrado na roupa, pano ou em qualquer acessório de couro será (רָָ�אָ֨֨
declarado praga (גַַע ֖ רֶֶת) em atividade (הַַ�נֶּ֖ ֛ א) impura ,(מַַמְְ�אֶ֛ ֥ עַַת) é lepra ,(טָָ�מֵ֥ ֧ .(Lv 13.51) (צָָ�רַ֧

A pessoa será declarada impuro se ocorrer aumento das secreções nas roupas, e neste caso, todas as 
suas vestimentas serão queimadas: “e examinará (ה  a doença no sétimo dia, se a doença espalhou sobre (רָָ�אָ֨֨
as vestes... é uma praga (גַַע ֖ רֶֶת) em atividade (הַַ�נֶּ֖ ֛ עַַת) lepra ,(מַַמְְ�אֶ֛ ֧ א) e está impuro (צָָ�רַ֧ ֥  todas as suas roupas ,(טָָ�מֵ֥
queimadas (ף �רַׂ֨שָׂ֨ )” (Lv 13.52).

Caso não haja aumento da coloração esverdeada ou avermelhada nas roupas e nos acessórios de 
couro, a pessoa será declarada pura, e os objetos afetados deverão ser lavados com água, passando por nova 
quarentena de sete dias: “se ao exame, o sacerdote não constatar progressão da doença (֙֙גַַע  ,na roupa (�נֶּ֙֙
tecido ou em qualquer acessório de couro, então o sacerdote ordenará que seja lavado (ּ֔֔ס בְּ  tudo que (�כִ֨֨
teve contato com a doença e será isolado por sete dias pela segunda vez” (Lv 13.53-54). Se, no reexame, 
o aspecto da praga for o mesmo, ainda que não tenha havido disseminação, será declarado impuro: “se, 
contudo, a doença (֙֙גַַע  não mudar a sua coloração, mesmo que não se espalhe, será declarado impuro (�נֶּ֙֙
א) ֥ .(Lv 13.55) ”(טָָ�מֵ֥

Após essa nova quarentena, as roupas e os acessórios são novamente examinados. Serão declarados 
puros somente se a praga tiver desaparecido; do contrário, tudo deve ser destruído: “e se ao exame pelo 
sacerdote, após a lavagem (das roupas e acessórios), a doença (֣גַַע  tiver desaparecido, destruirá as suas (�נֶּ֣
vestes de tecido, couro ou lã. Se aparecer novamente no tecido das suas vestes, tecido, lã ou qualquer 
acessório de couro, tudo deve ser queimado, é uma doença (֙֙גַַע  As vestes, roupas, pano ou em qualquer .(�נֶּ֙֙
acessório de couro que for lavado e desaparecer a doença (֙֙גַַע רֽ) será considerado puro (�נֶּ֙֙  .(Lv 13.56-58) ”(טָָ�הֵֽ

O sacerdote é o responsável por examinar o doente e suas roupas, a fim de diagnosticar a praga de 



63

LEPRA NO ANTIGO TESTAMENTO: ANÁLISE TEOLÓGICA E MÉDICO-HISTÓRICA
Jean-Luc Fobe

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

lepra e emitir o veredito de pureza ou impureza, evitando, assim, a ocorrência de epidemias: “esta é a lei 
ת) עַַת) para a doença da lepra (תּוֹ�רַ֨֨ גַַֽע־צָָ�רַ֜֜  dos acessórios de lã ou linho, nas roupas ou panos, ou qualquer (�נֶֽ
objeto de couro para declarar puro (ֽר א) ou impuro (טָָ�הֵֽ ֥  .(Lv 13.59) ”(טָָ�מֵ֥

As instruções apresentadas têm finalidade sanitária, voltada à contenção de epidemias. O conceito 
de enfermidade como praga potencial, o exame visual do enfermo e de suas vestimentas antecedem a 
definição moderna de agentes infecciosos. Os princípios de contaminação, vetor de contaminação, limpeza 
e desinfecção expressos no texto constituem normas profiláticas ainda aplicáveis nos dias atuais. 

4. LEPRA DA CASA: MOFO (LV 14.33-57)
O mofo nas paredes pode apresentar características epidêmicas, alastrando-se para outras casas e 

comprometendo a saúde das pessoas. O crescimento de mofo em ambientes internos representa um risco 
potencial à saúde. A aspergilose broncopulmonar alérgica e as micoses causadas por mofo provocam 
doenças diretamente pelos fungos ou indiretamente pela umidade. A presença de umidade associada ao 
mofo é sinal de falta de higiene e favorece o surgimento de diversas enfermidades respiratórias, como asma 
brônquica, rinite alérgica, alveolite alérgica extrínseca, bronquite e outras infecções do trato respiratório.20 

As instruções fitossanitárias nesta perícope (Lv 14.33-57) incluem orientações específicas sobre o 
mofo na parede das casas dos israelitas em Canaã, após a peregrinação de 40 anos no deserto (Dt 29.5): 
“Disse mais o Senhor a Moisés e Aarão: Quando entrares na terra de Canaã, a qual Eu vos dou por 
possessão, e eu manifestar a doença (֣גַַע עַַת) de lepra (�נֶ֣ ית) da casa (צָָ�רַ֔֔ ֖  na terra de sua propriedade, então (�בֵ֖
aquele a quem pertence a casa virá e anunciará ao sacerdote: Algo como uma doença (גַַע  me apareceu-me (�נֶ֕֕
na casa (ִיִֽת .(Lv 14.33-36) ”(�בָּֽ

O sacerdote é o responsável por avaliar a casa. Se verificar erosão nas paredes com coloração 
esverdeada ou avermelhada, deve ordenar o isolamento da residência por sete dias: “e examinará (רָָאָה) 
a doença (גַַע גַַע) e se a doença ,(�נֶ֕֕ -nas paredes da casa estiver com ondulações esverdeadas ou vermelho (�נֶ֕֕
esbranquiçadas erodindo a parede, o sacerdote deve sair até a porta da casa e fechar a casa por sete dias” (Lv 
14.37-38). 

Após esse período de sete dias, o sacerdote reavaliará as condições das paredes. Caso o mofo tenha 
se alastrado, todas as pedras e o reboco devem ser removidos e descartados em local apropriado: “ao sétimo 
dia, o sacerdote retornará e examinará (רָָאָה) se a doença (גַַע ֖ ית) se alastrou pelas paredes da casa (�נֶּ֖ ֖  então ,(�בֵ֖
o sacerdote ordenará que as pedras comprometidas pela doença (גַַע ֖  ,sejam removidas para fora da cidade (�נֶּ֖
um local destinado às coisas impuras (ֽא  .(Lv 14.39-40) ”(טָָ�מֵֽ

As paredes devem ser raspadas, e todo o reboco substituído. Caso o mofo retorne, a casa será 
declarada impura, devendo ser demolida. Todo o material será, então, descartado: “e a casa será raspada no 
seu interior e rebocada, a poeira que foi raspada será despejada em um local para as coisas impuras (ֽא  ,(טָָ�מֵֽ
pedras novas serão colocadas no local das pedras removidas, argamassa e gesso novos devem ser colocados” 
(Lv 14.40-41); “Se a doença (גַַע  ,aparecer depois de removida as pedras, e rebocada e colocada argamassa (�נֶ֕֕
virá o sacerdote e verá que a doença (גַַע ֖ עַַת) da lepra (�נֶּ֖ רֶֶת) é maligna (צָָ�רַ֨֨ ֥ א) na casa, é impura (מַַמְְ�אֶ֥ ֥  .(טָָ�מֵ֥
Será demolida a casa, suas pedras, madeira e argamassa serão removidas para fora da cidade para um lugar 
impuro (א ֥  .(Lv 14.42-45) ”(טָָ�מֵ֥

Há risco de contaminação para as pessoas que entram ou permanecem em uma casa com mofo. 
Quem entrar durante o período de isolamento será considerado impuro até o entardecer: “Quem entrar 
na casa no período de isolamento será impuro até a tarde” (Lv 14.46). Também é necessário lavar as roupas 
após o contato com o ambiente contaminado: “Quem se deitar ou comer na casa lavará (ס ֖  ”suas roupas (יְכְַַ�בֵּ֖
(Lv 14.47). A casa é declarada pura com a avaliação do sacerdote, “caso o sacerdote entre e veja (֙֙רָָאָה) que 
a doença (גַַע ֖ ית) não se espalhou na casa (�נֶּ֖ ֖  após ela ter sido rebocada, o sacerdote declarará a casa pura ,(�בֵ֖

20	 FUNG, 2004, p.754-755.



64

LEPRA NO ANTIGO TESTAMENTO: ANÁLISE TEOLÓGICA E MÉDICO-HISTÓRICA
Jean-Luc Fobe

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

ר) ֤ גַַֽע) a doença ,(טִִ�הַ֤  .foi curada” (Lv 14.48) (�נָּֽ
A lei da doença de lepra da casa no AT, ou mofo, visa evitar o contágio por fungos e a exposição 

a ambientes úmidos, que favorecem o desenvolvimento de diversas enfermidades. O sacerdote levita é 
encarregado de examinar a casa, tomar as medidas necessárias para remover o material contaminado e, se 
preciso, ordenar a demolição da edificação quando o mofo se mostra persistente.

Os capítulos de Levítico 13 e 14 formam uma unidade literária e teológica, concluída na perícope 
final (Lv 14.54–57): “Esta é a lei para qualquer doença (גַַ֥ע עַַת) de lepra (�נֶ֥ ֽ �רָּֽ תֶֶֽק) e crosta ,(צָּ  e da lepra ,(לַַ�נָּֽ
עַַת) ֽ �רָּֽ גֶֶד) da roupa (צָּ ֖ יִֽתִ) e da casa ,(הַַ�בֶּ֖ ת) e da inflamação de pele ,(�בָּֽ ֥ �אֵׂ֥ חַַת) e da pústula ,(לַַשְׂ ֖ �פַּּ֖  e da mancha ,(לַַסַּ
descolorida (רֶֶֽת �הָּֽבֶּ רֽ) para ensinar quando é puro ,(לַַ א) ou impuro (טָָ�הֵֽ ֥ ת) Esta é a lei .(טָָ�מֵ֥ ֖ עַַת) da lepra (תּוֹ�רַ֖ ֽ �רָּֽ  ”(צָּ
(Lv 14.54-57).

5. LEPRA COMO PUNIÇÃO DO SENHOR (ÊX 4.6, NM 12.10 E DT 
24.8)

A lepra, em determinadas passagens do Antigo Testamento, aparece como um sinal de punição 
divina, possuindo um campo semântico totalmente distinto daquele presente na literatura jurídica de 
Levítico (Lv 13–14). Nesses casos, a doença manifesta-se como lepra branca como a neve (Êx 4.6; Nm 
12.10; Dt 24.8), e sua função é sobretudo simbólica e teológica, e não médico-higiênica. 

A primeira referência a essa enfermidade de pele ocorre na narrativa do chamado de Moisés para 
libertar o povo hebreu da opressão egípcia. Para convencer o povo da veracidade de sua missão, o Senhor 
lhe concede três sinais sobrenaturais (Êx 4.2-9):

1.	 Transformação do cajado em serpente (Êx 4.2-4);
2.	 Transformação da mão em lepra branca como a neve (Êx 4.6-7);
3.	 Transformação da água do Nilo em sangue ao ser derramada sobre a terra seca (Êx 4.8-9).
A mão de Moisés se torna leprosa, branca como a neve quando é levada ao peito, e é restaurada 

pelo mesmo ato: “E disse o Senhor novamente para ele: coloque a sua mão sobre o peito, e ele colocou a 
mão sobre o peito, e quando retirou a sua mão estava lepra (עַַת ֽ �רָּֽ  :E disse novamente .(שָָּּׁ�לֶֶג) como a neve (צָּ
ponha a sua mão sobre o peito novamente, então ele pós a sua mão novamente sobre o peito e viu que ela 
foi restaurada como a sua carne (ָׂרֽֽׂש  Essa manifestação não apresenta outras características .(Êx 4.6-7) ”(בְְ
além da brancura e descamação, indicando uma dimensão simbólica de pureza-corrompida e restauração.

A mesma lepra branca como a neve aparece na punição de Miriam, que, junto a Aarão, questiona a 
autoridade profética de Moisés. A justificativa imediata é o casamento com uma mulher etíope: “Então, 
Miriam e Aarão falaram contra Moisés, por causa da mulher cushita que ele tomara, porque uma mulher 
cushita havia tomado” (Nm 12.1). O Senhor, irado, intervém, punindo Miriam com lepra: “e eis que 
Miriam ficou com a lepra (עַַת ֣ לֶֶג) branca ,(צֹ�רַ֣ ֑  Aarão se voltou para Miriam, e eis que ,(שָָּּׁ�לֶֶג) como a neve (�שָּׁ֑
ela estava com a lepra (עַַת ֣  ,Moisés intercede por ela: “Moisés clamou ao Senhor: Deus .(Nm 12.10) ”(צֹ�רַ֣
por favor, cura-a, eu peço por ela” (Nm 12.13). A desobediência ao Senhor é comparada com a punição da 
vergonha social ao ser cuspido pelo próprio pai: “O Senhor disse a Moisés: Se o pai dela, cuspisse na sua 
face, não ficaria ela envergonhada por sete dias fora do acampamento e depois recebida” (Nm 12.13-14). 
Essa lepra, portanto, não é contagiosa, mas sim um sinal público da rebelião contra a autoridade divina, 
implicando exclusão social temporária.

Moisés relembra o povo da importância da obediência à Lei, ministrada pelos sacerdotes, usando o 
episódio de Miriam como exemplo (Dt 24.8-9): “Guarda-te para não ocorra um surto de lepra (עַַת ֣  e ,(צֹ�רַ֣
faça cuidadosamente segundo tudo o que te ensinarem os sacerdotes levitas; como Eu vos ordenei, vocês 
devem fazer. Lembra-te do que o Senhor, teu Deus, fez a Miriam no caminho, quando saíste do Egito” (Dt 
24.8-9). Aqui, a lepra é advertência pedagógica, reforçando a autoridade dos sacerdotes e a necessidade 
de fidelidade à aliança divina. A lepra de Miriam é uma punição sobrenatural contra a rebeldia contra o 



65

LEPRA NO ANTIGO TESTAMENTO: ANÁLISE TEOLÓGICA E MÉDICO-HISTÓRICA
Jean-Luc Fobe

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Senhor. 
 A rebeldia contra o Senhor punida com a lepra branca como a neve, não é uma doença infecto 

contagiosa, é consequência da rebeldia contra o Senhor, com o poder de contaminar epidemicamente o 
povo com a simbologia de uma praga (Dt 1.26; Dt 31. 27; Os 4.16; Jr 5.23; Sl 106.33; Sl 30.9; Ez 12.2). 
O sacerdote é responsabilizado pela rebeldia que se alastra como uma praga, visível, que contamina todos, 
quando a lei não é ministrada ao povo. 

Davi amaldiçoa Joabe e sua descendência com lepra pelo assassinato de Abner (2Sm 3.29), tornando-
os impuros com exclusão social perpétua pelo seu pecado. A punição com a lepra é encontrada na história 
do rei Uzias ou Azarias ou Uzias foi amaldiçoado com lepra por subverter a lei de Moisés e queimar 
incenso no templo, função reservada aos sacerdotes. Morreu isolado no palácio, à margem do poder, pois 
era leproso (2Rs 15.5; 2Cr 26.20-21,23). 

O rei de Judá Azarias, filho de Amazias, foi acometido de lepra (2Rs 15.5) por tolerar o paganismo 
do povo. A lepra de Naamã (2Rs 5.3,6,7,27) não é identificada branca como a neve, não é uma doença 
punitiva, e ocorre cura sobrenatural (2Rs 5.14). Os quatro leprosos à porta da cidade (2Rs 7.3-8) por serem 
considerados impuros, foram mensageiros da libertação dos arameus (2Rs 7.9-10), também não existe 
uma descrição pormenorizada das lesões de pele. A lepra nestas duas passagens tem um caráter genérico de 
doença de pele. 

Nenhuma doença dermatológica atual é diagnosticada como a lepra branca como a neve, não é psoríase 
em placa. A lepra apresenta caráter sobrenatural, acometeria exclusivamente a pele, sem características 
deformantes ou inflamatórias. A psoríase é uma doença genética, imunomediada com manifestações 
cutâneas, articulares ou ambas. A psoríase em placas (psoriasis vulgaris) é usualmente monomórfica com 
placas eritematosas bem demarcadas, e cobertas por escamas lamelares prateadas, não se assemelhando a 
neve.21

CONSIDERAÇÕES FINAIS
A palavra lepra, tzara’at (צָָרַַעַַת), no AT é empregada para descrever doenças dermatológicas, e mofo 

nas paredes das casas, com potencial epidêmica. A mesma palavra é utilizada como uma punição visível 
contra a rebeldia espiritual contra o Senhor. Estes três campos semânticos distintos são identificados: 
doenças de pele com risco de contágio (Lv 13.2,8,9,11,12,13,15,25,27,30,42,43,47,49,51,52,59; 
14.3,7,32,34,44,54,55,57), mofo nas casas (Lv 14.33-57) e punição divina contra a rebeldia (Êx 4.6; Nm 
12.10; Dt 24.8).

A lepra bíblica não é o Mal de Hansen, que é uma doença contagiosa específica originária na Índia, 
inicialmente distinta e descrita com os nomes de elephas ou elephantiasis (ἔλεφας ἐλεφαντίασις). Esses 
nomes distintos da lepra permaneceram na medicina até o século VII da Era Comum, quando a doença foi 
erroneamente associada à lepra (tzara’at, צָָרַַעַַת) do AT. O equívoco ocorreu com o médico João de Damasco 
(777-857 d.C.), que empregou o termo lepra para descrever a forma clínica grave e desfigurante do Mal 
de Hansen. As publicações de Ambroise Paré (1510-1591) e Thomas Bartholin (1616-1680), período da 
Renascença, homologaram as palavras lepra e elefantíase como sinônimas. Na época dos eventos narrados 
no AT, e do seu processo redacional, não existe Mal de Hansen, corroborado arqueologicamente. 

A associação equivocada entre a lepra bíblica e a hanseníase agravou o estigma dos enfermos, 
ampliando ao seu sofrimento físico o conceito de punição divina. 

No primeiro grupo de doenças descritas como lepra (tzara´at, עַַת ֧  em Levítico 13, há sete (צָָ�רַ֧
agrupamento de doenças de pele distintas, sem preocupação com um diagnóstico específico. O foco das 
instruções bíblicas é fitossanitário, o propósito dessa literatura jurídica é evitar o contágio comunitário. 
O sacerdote desempenhava funções análogas às preconizadas na medicina contemporânea, examinando 

21	 BOEHNCKE, 2015, p. 983-994.



66

LEPRA NO ANTIGO TESTAMENTO: ANÁLISE TEOLÓGICA E MÉDICO-HISTÓRICA
Jean-Luc Fobe

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

visualmente (רָָאָה) as lesões, e as secreções de roupas e acessórios do enfermo. Sua decisão determinava 
se o indivíduo era declarado impuro (א ֥ רֽ) ou puro (טָָ�מֵ֥  isolamento ou convívio social, visa conter a ,(טָָ�הֵֽ
propagação de uma epidemia. A declaração de impureza implica isolamento social.

O conceito de doença como praga potencial, exame visual do enfermo e de suas roupas, precede 
a definição de agentes infecciosos e vetores de contaminação. Práticas como limpeza e desinfecção estão 
definidas nestas narrativas bíblicas como instruções fitossanitárias.

O mofo na casa também é lepra (צָָרַַעַַת), lepra na casa. O mofo pode comprometer a saúde indiretamente 
devido à umidade, e é um sinal de higiene doméstica. O sacerdote levita também era responsável por 
examinar a presença da lepra na casa e tomar medidas como remoção de materiais contaminados ou, em 
casos graves, destruição de pedras, madeira e reboco para conter a doença. A linguagem de puro e impuro 
descrita para as doenças de pele também é aplicada. 

A lepra (עַַת ֽ �רָּֽ לֶֶג) branca (צָּ ֑  é uma doença de (Êx 4.6; Nm 12.10; Dt 24.8) (שָָּּׁ�לֶֶג) como a neve (�שָּׁ֑
pele punitiva contra a rebeldia contra Deus, manifestação sobrenatural de juízo divino. Nenhuma doença 
dermatológica atual corresponde a essa descrição. Essa condição sobrenatural afetaria exclusivamente a 
pele, sem características deformantes ou inflamatórias, não sendo nenhuma doença conhecida atualmente. 

A palavra lepra (עַַת ֽ �רָּֽ  é aplica para diversas doenças contagiosas de pele, mofo na casa e também é (צָּ
marca da punição do Senhor contra a rebeldia, compreendida dentro de seu contexto literário imediato.

REFERÊNCIAS
ADAMO, David T. A silent unheard voice in the Old Testament: The Cushite woman whom Moses married in 
Numbers 12:1-10. In Skriflig, v. 52, n. 12, p. 1-10, 2018.

ANAND, P. P.; et al. Pretty leprosy: Another face of Hansen’s disease! A review. Egyptian Journal of Chest Dise-
ases and Tuberculosis, v. 63, p. 1087–1090, 2014.

BIBLIA HEBRAICA STUTTGARTENSIA. Ed. ELLIGER, K.; RUDOLPH, W. 5.ed. Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellschaft, 1997.

BOEHNCKE, W. H.; SCHÖN, M. P. Psoriasis. The Lancet, v. 386, n. 9997, p. 983-994, 2015.

BOTTERWECK, G. Johannes; RINGGREN, Helmer; FABRY, Heinz-Josef. Theological Dictionary of the Old 
Testament, Volume VIII. Michigan: Eerdmans, 1997. 

BRITTON, Warwick J.; et al. Leprosy. The Lancet, v. 363, n. 9416, p. 1209-1219, 2004.

Dal SECCO, R. G. C.; et al. A synopsis of the history of Hansen’s disease. Wiener Medizinische Wochenschrift, 
v. 167, supl. 1, p. 27–30, 2017.

DAVIS, Craig. Dating the Old Testament. New York: RJ Communications, 2007.

FEDER, Y. Behind the Scenes of a Priestly Polemic: Leviticus 14 and its Extra-Biblical Parallels. Journal of Hebrew 
Scriptures, v. 15, n. 4, p. 1-26, 2008.

FEMINA, L. L.; et al. Lepra para hanseníase: a visão do portador sobre a mudança de terminologia. Hansen Int., 
v. 32, n. 1, p. 37-48, 2007.

FUNG, F.; HUGHES, B. A. Indoor mold exposure: A threat to health? Environmental Health Perspectives, v. 
112, n.13, p. 754–755, 2004.

GESENIUS, W. Hebrew Grammar. New York: Metcalf and Company, 1845.

GRENZER, M. As dimensões temporais do verbo hebraico. Revista Praxis Teologia e Pastoral, v. 8, n. 1, p. 15-32, 



67

LEPRA NO ANTIGO TESTAMENTO: ANÁLISE TEOLÓGICA E MÉDICO-HISTÓRICA
Jean-Luc Fobe

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

2016.

GRZYBOWSKI, Andrzej. Leprosy in the Bible. Clinics in Dermatology, v. 34, n. 1, p. 3-7, 2016.

HULSE, E. V. The nature of biblical “leprosy” and the use of alternative medical terms in modern translations of the 
Bible. Palestine Exploration Quarterly, v. 107, p. 87–105, 1975.

HURRAß, J.; et al. Medical diagnostics for indoor mold exposure. International Journal of Hygiene and Envi-
ronmental Health, v. 220, p. 305-328, 2017.

KAPLAN, David L. Biblical leprosy: An anachronism whose time has come. Journal of the American Academy of 
Dermatology, v. 28, n. 3, p. 507–510, 1993.

LAVIK, Marta Hoyland. The Literary Motif of Cush in the Old Testament. Old Testament Essays, v. 34, n. 2, p. 
460-473, 2021.

LEITE, R. M. S. Dermatite atópica: uma doença cutânea ou uma doença sistêmica? A procura de respostas na his-
tória da dermatologia. Anais Brasileiros de Dermatologia, v. 82, n. 1, p. 71-78, 2007.

MAY, PHILIPPA J. Treatment, prevention and public health management of impetigo, scabies, crusted scabies and 
fungal skin infections in endemic populations: a systematic review. Tropical Medicine and International Health, 
v. 24, n. 3, p. 280–293, 2019.

OLANISEBE, Samson O. Laws of Tzara’at in Leviticus 13-14 and medical leprosy compared. Jewish Bible Quar-
terly, v. 42, n. 2, p. 121-128, 2014.

RYRIE, C. C. The Cleansing of the Leper. Bibliotheca Sacra, v. 113, p. 262-267, 1956.

SHALLCROSS, L. J.; et al. Evidence for increasing severity of community-onset boils and abscesses in UK General 
Practice. Epidemiology and Infection, v. 143, n. 11, p. 2426-2429, 2015.

SILVA, C. S., et al. Etiologia e epidemiologia da tinea capitis: relato de série de casos e revisão da literatura. v. 51, 
n. 1, p.9-16, 2019.

STEINER, D.; et al. Vitiligo. Anais Brasileiros de Dermatologia, v. 79, n. 3, p. 335-351, 2004.

TROZAK, D. J.; et al. Current Clinical Practice Dermatology Skills for Primary Care: An Illustrated Guide. 
New Jersey: Humana Press, 2006.

WHITE C, Franco-Paredes C. Leprosy in the 21st century. Clin Microbiol Rev. 2015 Jan; v. 28, n. 1, p.80-94, 
2015.

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE 
CONVERTEU E VIROU LÍDER
Paul, a Jewish citizen of Tarsus who converted and became leader

Dr. Waldecir Gonzaga1  
Me. Ulicélio Valente de Oliveira2

RESUMO 
Os estudos acerca do apóstolo Paulo nunca ficam superados, até hoje continuam 

chamando atenção de pesquisadores no século XXI. A teologia paulina é um campo 
vasto que nunca fica superado. Isso evidencia o quanto há ainda de terreno a ser 
explorado com o objetivo de estabelecer o que Paulo ensinava em suas cartas, pois a 
práxis paulina é a cereja do bolo, dessa forma, entender isso é olhar não apenas para 
o que ele ensinou sobre doutrinas, mas o que espera de cada salvo em Jesus. Esse 
artigo tem como objetivo realçar que o estudo de Paulo ressalta o papel importante 
da liderança tendo Jesus como modelo de servo. Para tanto, o artigo está dividido em 
dois momentos, além da introdução e das considerações finais. Primeiro, investiga-se 
a vida e a formação de Paulo como judeu helenista. Segundo, analisa-se a trajetória 
e conversão de Paulo, que foi um divisor em sua vida, em que argumentos, termos e 
ideias do “apóstolo dos gentios” (Rm 11,13; 1Tm 2,7) apontam para uma leitura que 
visa o serviço como uma característica de um verdadeiro líder. Sendo assim, os passos 
para a elaboração desse estudo é o bibliográfico e qualitativo a partir de livros e artigos, 
tanto da área de teologia como de outros campos das ciências humanas. Por fim, o 

1	  Doutor e Mestre em Teologia Bíblica pela Pontifícia Universidade Gregoriana (Roma, Itália). Possui um Pós-Doutorado pela FAJE (Belo 
Horizonte, Brasil) e está realizando um segundo Pós-Doutorado junto ao PPGTeo PUC-RS (Porto Alegre, Brasil). Atualmente é diretor e 
professor de Teologia Bíblica do Departamento de Teologia da PUC-Rio. É criador e líder do Grupo de Pesquisa Análise Retórica Bíblica 
Semítica, credenciado junto ao CNPq (http://dgp.cnpq.br/dgp/espelhogrupo/369991). E-mail: <waldecir@hotmail.com>, Currículo 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/9171678019364477 e ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-5929-382X.

2	  Graduado e Especialista em Teologia pela Faculdade Teológica Batista Equatorial (FATEBE). Mestre em Teologia pelas Faculdades Batista 
do Paraná (FABAPAR). Licenciado em História pela Universidade de Santo Amaro (UNISA). Atualmente é aluno do Programa de 
Doutorado em Teologia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro. Coordenador Acadêmico na Faculdade Teológica Batista 
Equatorial. E-mail: uli.celiovalente@hotmail.com, Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/5184157147063224 e ORCID ID:  https://
orcid.org/0009-0002-0770-2809.

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n2.006



69

PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE CONVERTEU E VIROU LÍDER
Waldecir Gonzaga e Ulicélio Valente de Oliveira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

artigo conclui refletindo acerca da importância de se continuarem estudos sobre Paulo 
e suas cartas, e busca incentivar a pesquisa sobre serviço e liderança em Paulo e suas 
contribuições para o mundo eclesiástico hoje.

Palavras-chave: Jesus. Paulo. Teologia Paulina. Serviço. Liderança. 

ABSTRACT
Studies on the apostle Paul are never outdated; even today, they continue to 

attract the attention of researchers in the 21st century. Pauline theology is a vast field 
that is never exhausted. This highlights how much ground remains to be explored 
in order to establish what Paul taught in his letters, as Pauline praxis is the “cherry 
on top.” Thus, understanding this means looking not only at what he taught about 
doctrines but also at what he expected from each person saved in Jesus. This article 
aims to emphasize that the study of Paul highlights the important role of leadership, 
with Jesus as the model of a servant. To this end, the article is divided into two main 
parts, in addition to the introduction and final considerations. First, it investigates 
Paul’s life and background as a Hellenistic Jew. Second, it analyzes Paul’s journey and 
conversion, which marked a turning point in his life, where arguments, terms, and ideas 
from the “apostle to the Gentiles” (Rom 11.13; 1 Tim 2.7) point toward a reading 
that views service as a characteristic of a true leader. The methodology used in this 
study is bibliographic and qualitative, based on books and articles from both the field 
of theology and other areas within the human sciences. Finally, the article concludes by 
reflecting on the importance of continuing studies on Paul and his letters and seeks to 
encourage further research on service and leadership in Paul and their contributions to 
the ecclesiastical world today.

Keywords: Jesus. Paul. Pauline Theology. Service. Leadership.

INTRODUÇÃO 
Paulo é um personagem muito conhecido, sua vida e escritos continuam sendo objeto de interesse 

não apenas dos cristãos em vista do culto e da fé, mas também de muitos pesquisadores, inclusive fora do 
cristianismo. Paulo é o maior articulista do Novo Testamento, embora não tenha sido o mais importante, 
porém aparece como o que mais trabalhou e se dedicou à proclamação da obra do Senhor, tendo em vista 
as comunidades por ele fundadas e os escritos que deixou para a posteridade.

O que Paulo escreveu faz parte da história, da recepção e dos desdobramentos do movimento de Jesus 
e influenciou o mundo inteiro, inclusive o mundo da arte e da cultura. Conhecido como o apóstolo que foi 
chamado para evangelizar os gentios (Rm 11.13; 1Tm 2.7), seus argumentos ajudam a compreender a ação 
de Deus na história da humanidade por meio da salvação pela graça. Desse modo, para conhecer a vida e 
a teologia desse apóstolo é indispensável o estudo da cultura do seu tempo, como consequência, a cidade 
que ele nasceu (Tarso) e a que estudou ( Jerusalém), pois exerceram grande influência na sua abordagem 
teológica.

A partir desse caminho, o presente artigo investiga, de forma panorâmica, a vida de Paulo que vai 
desde o seu nascimento até a sua morte. Esse texto busca seguir o caminho das interações da sua conversão 
e do seu papel de líder como servo de todos. Para tanto, o artigo está dividido em dois momentos, além 
da introdução e das considerações finais: 1) primeiro, fala da sua trajetória como cidadão romano que vai 
desde a sua vida como judeu até a sua profissão como artesão: 2) o segundo momento aborda como foi a 
sua conversão e sua estratégia de utilizar seu nome romano e sua forma de liderar e ver o outro.



70

PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE CONVERTEU E VIROU LÍDER
Waldecir Gonzaga e Ulicélio Valente de Oliveira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

1. PAULO, JUDEU DE TARSO
Paulo é um personagem muito conhecido da história da igreja e do mundo, e não é por menos, 

pois no Novo Testamento é narrado sua história de conversão em Atos sendo ele um judeu zeloso da lei e 
perseguidor da igreja é a figura que mais aparece entre os apóstolos de Jesus. Seus escritos fazem parte do 
que se denomina “o grupo de cartas do NT mais estudado e comentado”.3 Destarte, muitos só observam o 
convertido Paulo e esquecem de sua origem e de sua vida como um judeu zeloso da lei pois há quem diga 
que ele até mudou de nome ao se converter, o que não é verdade, e por essa razão é importante conhecer 
sua origem e vida como um judeu da “diáspora”.4

1.1 SEU NASCIMENTO, SUA IMAGEM FÍSICA E SUA MORTE
Não é possível encontrar evidências exatas de qual seria o ano do nascimento de Paulo. É possível 

traçar um guia histórico apenas por meio do livro de Atos dos Apóstolos e de alguns registros em suas 
Cartas. No livro de Atos é registrado o episódio sobre a morte de Estêvão, e nessa ocasião, Paulo é descrito 
como alguém jovem (At 7.58) e é a primeira vez que ele aparece na Bíblia. Já no final do seu ministério, no 
texto de Fm 9 ele já é descrito como alguém já velho. Diante desses e outros registros, é possível sugerir uma 
data aproximada de seu nascimento e de toda a sua história.

É muito provável que Paulo tenha nascido nos primeiros anos da primeira década da era cristã5. 
Bruce também concorda com essa afirmativa6 e Gonzaga indica que ele nasceu nos primórdios do século 
primeiro7, significando que Paulo não nasceu antes de Cristo como alguns sugere. Rinaldo Fabris também 
compartilha da mesma opinião.8 Baal crava o ano 3 como data de nascimento de Paulo9 e Brown entende 
que Paulo nasceu entre os anos 5-10 d.C., na época, Augusto era o imperador.10 Já Fabris arrisca dizer que 
foi nesse mesmo lapso temporal o nascimento do apóstolo.11 Em 2008 foi comemorado o ano paulino, isto 
é, dois mil anos do nascimento do apóstolo Paulo, data essa defendida pelo Papa Bento XVI como sendo 
o ano do nascimento do apóstolo, ficando este o período mais aceito para o seu nascimento. Mas, são 
insuficientes os detalhes do ano de seu nascimento.

A sua imagem não é um campo de interesse de muitos pesquisadores, contudo, depois que foi 
lançado um filme “Paulo, Apóstolo de Cristo”, que narra sua história e mostra sua imagem de forma bem 
detalhada, passou a ter mais interesse para saber sobre como seria a seu rosto, por exemplo. Como Paulo é 
apresentado na literatura não canônica de Atos de Paulo e Tecla é bem interessante para ter no imaginário 
de como seria sua aparência.

O arqueólogo Rodrigo Silva descreve que: “[Paulo era] um homem de pequena estatura, parcialmente 
calvo, pernas arqueadas, de compleição robusta, olhos próximos um ao outro e nariz um tanto curvo”.12 Ele 
ainda fala que na versão armênia, Paulo é descrito como sendo de olhos azuis.13 A versão de Proença diz 

3	  GONZAGA, Waldecir. O Corpus paulinum no Cânon do Novo Testamento. Atualidade Teológica. Rio de Janeiro, v. 21, n. 55, p. 
19-41, Jan./abr. 2017. Disponível em: chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.maxwell.vrac.puc-rio.
br/29100/29100.PDF. Acesso em: 24 de abril de 2025.

4	  Diáspora quer dizer nascido fora da região dos seus antepassados, Paulo nasceu em Tarso, mas é judeu.
5	  SCHNELLE, Udo. Paulo: vida e pensamento. São Paulo: Paulus, 2010, p. 62.
6	  BRUCE, Frederick Fyvie. Paulo o apóstolo da graça, sua vida, cartas e teologia. São Paulo: Shedd, 2003, p. 33.
7	  GONZAGA, Waldecir. Os conflitos na igreja primitiva entre judaizantes e gentios a partir das cartas de Paulo aos Gálatas e Romanos. 

Rio de Janeiro: Letra Capital, 2025, p. 25.
8	  FABRIS, Rinaldo. Paulo: apóstolo dos gentios. Tradução de Euclides Martins Balancin. 5.ed. São Paulo: Paulinas, 2008, p. 18. 
9	  BALL, Charles Ferguson. A vida e os tempos do apóstolo Paulo: a reconstituição da mais famosa história missionária da Igreja Cristã. Rio 

de Janeiro: CPAD, 2021, p. 18.
10	 BROWN, Raymond E. Introdução do Novo Testamento. Tradução de Paulo F. Valério. 2.ed. São Paulo: Paulinas, 2012, p. 566.
11	 FABRIS, 2008, p. 18
12	 SILVA, Rodrigo. O pregador dos gentios, mas quem foi esse homem? In: Youtube Em busca de evidências, 01 de jun. de 2012. 26min06s. 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=ZeiYFnGngpk. Acesso em: 10 de abril de 2025.
13	 SILVA, 2012.



71

PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE CONVERTEU E VIROU LÍDER
Waldecir Gonzaga e Ulicélio Valente de Oliveira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

ainda que ele tinha as pernas tortas e era um bocado narigudo, mas que era cheio de graça.14 A descrição 
não é um atestado mas é importante saber que “na verdade, ele era um homem de estatura dominante, mas 
era também um homem que conhecia o fracasso tão bem quanto o sucesso”.15

O ministério de Paulo foi riquíssimo, além de suas viagens missionárias, ele escreveu diversas cartas 
a fim de instruir a Igreja. Como em toda a sua vida, Paulo seguiu fielmente o ministério que o Senhor lhe 
confiou, e mesmo diante da morte não temeu. No Acta Pauli, é interessante observar que Paulo, ao ser 
condenado à morte, disse que iria ressuscitar e apareceria novamente diante do imperador, e aconteceu, 
apareceu a Nero e disse “César, aqui está Paulo, o soldado de Deus. Não morri, antes estou vivo no meu 
Deus. A ti sobrevirá, não muito depois destes dias, muito mal e grande castigo, seu desgraçado, porque 
verteste sangue justo”.16 Trata-se de um livro apócrifo, não canônico, mas que traz um dado interessante 
sobre a coragem e a ousadia de Paulo, que mesmo diante da morte não temeu em enfrentar Nero e exortar 
sobre seu pecado. 

Teve o grande incêndio em Roma orquestrado por Nero, que, aproveitando-se da fama e do 
prestígio de Paulo, aponta-o como sendo o grande orquestrador do incêndio e o condena juntamente com 
seus irmãos. Todos foram condenados a serem queimados vivos, porém Paulo foi condenado a morrer 
decapitado, por ser um cidadão romano.

Mesmo sabendo que não é consenso, a data mais provável da morte do apóstolo Paulo é 67 d.C., 
levando em consideração que em 64 d.C., ano da morte do apóstolo Pedro, foi quando Nero mandou 
incendiar Roma e que levou um tempo até o seu julgamento, é plausível a data em destaque. Paulo foi então

Condenado à morte pelo tribunal romano, ele foi decapitado na Via Ostiense, enquanto 
Pedro foi crucificado na colina do Vaticano. A tradição relata que o martírio de Pedro e 
Paulo ocorreu no mesmo dia: 29 de junho de 67 d.C. Sobre seus túmulos ficam a Basílica de 
São Pedro e a Basílica de São Paulo Fora dos Muros.17

É curioso pensar qual teria sido a atitude de Paulo diante da condenação, imaginando se houve ou 
não qualquer incômodo em relação à morte. Certamente não houve por parte dele qualquer manifestação 
contrária ao seu julgamento, aceitou de coração aberto e “enquanto Paulo pensava na ressurreição, um riso 
de triunfo dançou-lhe nos olhos e brincou-lhe nos cantos da boca. Sua face estava radiante, brilhando com 
a luz de um outro mundo”18, ou seja, Paulo sabia exatamente qual era o seu destino e suas últimas palavras 
confirmam isso.

Quanto a mim, já fui oferecido em libação, e chegou o tempo de minha partida. Combati o 
bom combate, terminei a minha carreira, guardei a fé. Desde já me está reservada a coroa da 
justiça, que me dará o Senhor, justo Juiz, naquele dia; e não somente a mim, mas a todos que 
tiverem esperado com amor sua aparição (2Tm 4.6-8).19

Paulo não tinha medo da morte, tinha clara consciência para onde iria e que morrer era lucro, pois 
o seu viver foi Cristo. Ele registou: “Pois para mim o viver é Cristo e o morrer é lucro” (Fp 1.21). Paulo era 
tão maduro espiritualmente falando que morrer era partir para a casa do Pai e isso era melhor que viver 
aqui. “Sinto-me num dilema: meu desejo é partir e ir estar com Cristo, pois isso me é muito melhor, mas 
o permanecer na carne é mais necessário por vossa causa” (Fp 1.23-24). Ele sabia que morar com o Senhor 
era infinitamente melhor, mas que por causa da sua missão era necessário permanecer na terra.

Paulo foi condenado e morto pela espada de Roma, sua missão aqui havia encerrado e estava indo 
para o seu novo lar. Ao ser levado à guilhotina romana “Paulo fechou os olhos para a multidão ruidosa e 
quando os abriu de novo estava na presença de Jesus de Nazaré, onde há plenitude de alegria, e em cuja 
14	 PROENÇA, Eduardo de (Org.). Apócrifos e pseudoepígrafos da Bíblia. Vol. 2. São Paulo: Fonte Editorial, 2012, p. 389.
15	 SANDERS, J. Oswald. Paulo, o líder. São Paulo: Vida, 1986, p. 9. 
16	 NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza. Atos de Paulo. São Paulo: Paulus, 2021, p. 84.
17	 An Paolo Apostolo, Patrono Delll’alma Città di Roma. Disponível em: https://www.vaticannews.va/it/santo-del-giorno/06/29/san-

paolo-apostolo--patrono-dell-alma-citta-di-roma.html. Acesso em: 13 de abril de 2025.
18	 BALL, 2021, p. 191.
19	 Todas as referências bíblicas seguem o padrão da Bíblia de Jerusalém. Nova edição, revista e ampliada. São Paulo: Paulus, 2004.



72

PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE CONVERTEU E VIROU LÍDER
Waldecir Gonzaga e Ulicélio Valente de Oliveira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

destra há prazeres eternos” (Sl 16.11).20

1.2 AS CIDADES DE TARSO E JERUSALÉM
Apesar de haver muitos questionamentos sobre a data do nascimento e da morte do “apóstolo dos 

gentios” (Rm 11.13; 1Tm 2.7)21, não há questionamentos sobre o local onde ele nasceu. Vieira diz que 
“há unanimidade quanto a Paulo ter nascido em Tarso modernamente Tersous”.22 O evangelista Lucas, no 
livro de Atos dos Apóstolos, alude à cidade de Tarso, a capital da Cilícia (At 9.11,30; 11.25; 21.3923; 22.3), 
como sendo a cidade natal do apóstolo Paulo. Tarso não era uma cidade que pertencia à região da Palestina, 
mas “quanto à sua vida como judeu, a exemplo de seus antepassados, Paulo se sente também na diáspora, 
comprometido com as tradições de sua terra-mãe Palestina”.24

Confirma-se essa informação mais ainda em Atos 22.3, no resumo que ele faz do seu passado: “Eu sou 
judeu. Nasci em Tarso, da Cilícia, mas criei-me nesta cidade, educado aos pés de Gamaliel na observância 
exata da Lei de nossos pais, cheio de zelo por Deus, como vós todos no dia de hoje”. Como se observa, as 
cidades de Tarso e Jerusalém moldaram a vida de Paulo, como destaca Roseli Gall do Amaral da Silva, as 
“duas cidades exerceram influência decisiva na formação de Paulo: Tarso e Jerusalém. Nelas se fundiam 
duas correntes da cultura antiga: a formação helênica e judaica”.25 Paulo teve contanto direto com esses 
dois mundos, e sua formação foi tanto helênica como judaica, consequentemente, não era de esperar que 
“durante a sua infância e adolescência, Saulo deve ter estudado filosofia e poesia antiga. É certo ainda que 
desde a infância falasse grego e tivesse conhecimento de latim, aramaico e hebraico”.26 Era um poliglota de 
seu tempo e tinha o mundo para explorar como o fez e isso tudo se dava por sua condição familiar já que 
ele era, como diz Gonzaga, de família abastada.27

Tarso como se sabe por meio do evangelista Lucas, não era uma cidade insignificante, antes, era 
cosmopolitana, pois

A cidade tinha uma localização privilegiada. Construída não muito distante do mar 
mediterrâneo, tinha seu ponto junto ao rio Cidno, que foi cenário da adolescência do jovem 
Saulo, além do imponente desfiladeiro das montanhas Taurus, sempre com muita neve em 
seu topo, donde vinham caravanas de mercadores de todo o Oriente.28

A cidade gozava de grande prestígio comunitário e “a importância socioeconômica de Tarso devia-se 
à localização favorável da cidade”.29 A cidade “possuía uma escola de ensino superior que era equiparada às 
de Atenas e Alexandria, as mais eminentes escolas superiores da antiguidade”.30 Uma cidade que respirava 
conhecimento, e a notoriedade era tanta que “em Tarso estava a sede de uma renomada universidade – 
famosa por causa de estudantes como Atenedoro, tutor e confidente do imperador Augusto, e o igualmente 

20	 BALL, 2021, p. 191.
21	 GONZAGA, Waldecir; LIMA, André Pereira. A autocompreensão missionária de Paulo em Rm 11.13 e 1Tm 2.7. In: GONZAGA, 

Waldecir... [et al.]. Evangelização, santidade e amor a Deus e ao próximo nas Epístolas do Novo Testamento. Porto Alegre: Fênix, 2023, 
p. 29-76. Doi: https://doi.org/10.36592/9786554600835-01 

22	 VIEIRA, Misael Juvenil. A proeminência da justificação pela fé na teologia de Paulo aos Romanos 5.12-21. Dissertação de Mestrado em 
Ciências da Religião. Pontifícia Universidade Católica de Goiás. Goiânia: PUC, 2014, p. 48. Disponível em: tede2.pucgoias.edu.br:8080/
bitstream/tede/892/1/MISAEL%20JUVENIL%20VIEIRA.pdf. Acesso em 10/06/2017. 

23	 Respondeu-lhe Paulo: “Eu sou judeu, de Tarso, da Cilícia, cidadão de uma cidade insigne [...]”.
24	 SCHNELLE, 2010, p. 70.
25	 SILVA, Roseli Gall do Amaral da. A formação do homem ideal em Paulo de Tarso: o amor como elemento formativo. 146 f. Dissertação 

de Mestrado em Educação. Universidade Estadual de Maringá, 2010, p. 20. Disponível em: www.ppe.uem.br/dissertacoes/2010_roseli_gall.
pdf. Acesso em: 13 abril de 2017.

26	 ZIBORDI, Ciro Sanches. Procura-se pregadores como Paulo. Rio de Janeiro: CPAD, 2017, p. 26.
27	 GONZAGA, 2025, p. 26.
28	 TAMANCOLDI, Bruno. O querigma nas cartas de Paulo. São Paulo: Paulus, 2023, p. 18.
29	 SCHNELLE, 2010, p. 63.
30	 RIBEIRO, Joelma Batista dos Santos. A apologia de Paulo na segunda carta aos Coríntios: uma análise retórica. Dissertação de Mestrado 

em Língua Portuguesa. Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. São Paulo: PUC, 2010, p. 49. Disponível em: livros01.livrosgratis.
com.br/cp126324.pdf. Acesso em 13 abril de 2017.



73

PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE CONVERTEU E VIROU LÍDER
Waldecir Gonzaga e Ulicélio Valente de Oliveira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

eminente Nestor – situada sobre o rio Cidno, a uns vinte quilômetros do mar”.31 Além disso, Tarso era uma 
cidade antiga, mais antiga do que Roma e tantas outras: 

Uma cidade antiga. Um assentamento aqui data de 2500 a.C. Hoje, fica a 16 quilômetros 
do Mar Mediterrâneo. Um porto marítimo porque o rio Cidno a atravessava até o Lago 
Regma, próximo ao Mediterrâneo. Hoje, o curso principal do rio contorna a cidade porque, 
no século VI, o imperador Justiniano mudou o curso principal do rio.32

Udo Schnelle, mostrando a importância da rota marítima da cidade natalícia de Paulo, diz que
O curso inferior do Rio Cidno era navegável e proporcionava a Tarso uma conexão com o 
mar aberto (cf. At 9.30). Pela cidade passava uma importante rota de comércio de Antioquia 
na Síria para a costa egeia da Ásia Menor, e Tarso era o ponto inicial de uma rota comercial 
que ligava o Mar Mediterrâneo com o Mar Negro.33

Tarso era uma cidade importante para o interesse de Roma, a qual passou a ser um quartel general 
do Império Romano. A cidade de “Tarso, onde Paulo nasceu e foi criado, era a capital e principal cidade 
da Cilícia. Era uma das maiores cidades do Império Romano”34 e uma das mais importantes dentro da 
estratégia militar romana, isso certamente se dava devido a sua localização geográfica. “Tarso era uma 
cidade de cultura e política, de filosofia e negócios, e entre esses negócios havia uma próspera indústria 
têxtil, cuja produção de material, feito de pelo de cabra, era usado até mesmo para fazer alojamentos”.35 
Vidal afirma que Tarso era

Uma importante cidade de língua grega, seu porto, sua universidade, seu papel no tráfego de 
caravanas e suas indústrias de madeira e têxtil lhe deram uma importância inegável. Sua força 
econômica era uma grande atração e não é de se surpreender que tenha tido uma colônia 
judaica desde tempos imemoriais, cujos membros incluíam a família de Paulo.36

Apesar de Tarso ter tanto prestígio, é natural que alguém que busque crescer deseje estudar no melhor 
lugar e com os melhores professores. Nesse sentido, a cidade de Tarso já era pequena para as ambições do 
jovem PAULO que foi estudar no berço da teologia da época, isto é, “foi para Jerusalém para se formar no 
conhecimento da Escritura e da tradição, na escola de Gamaliel, um destacado dirigente do movimento 
dos fariseus”.37 Tamancoldi, diz que Paulo se mudou para Jerusalém ao completar seus 15 anos de idade.38 
Na verdade, não se sabe ao certo a sua idade quando ele se mudou para a capital, contudo, deveria ser ainda 
adolescente levando em consideração o aspecto cultural de seu tempo (Gl 1.14). “Muitos que estudavam 
em Tarso saíam em busca de níveis mais avançados e seguiam suas carreiras em outros países”39, como é o 
caso de Paulo ao ir estudar teologia em Jerusalém.

A educação recebida na cidade de Jerusalém e aos pés do mestre Gamaliel o colocava em evidência, 
pois ele “recebeu uma educação rigidamente judaica e se tornou membro da seita dos fariseus”40, digo, do 
Sinédrio judaico. Interessante é que “qualquer pessoa que fosse formada aos pés desse venerável e respeitado 
mestre poderia ser considerado especialista na Escritura e na tradição”.41 Em suas cartas é possível perceber 
um domínio da tradição e da teologia do Antigo Testamento, normalmente muito citado em suas cartas.

31	 ZIBORDI, 2017, p. 26.
32	 REDDISH, Mitchell. The Life of Paul, p. 2. Disponível em: chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.

eo.travelwithus.com/files/uploads/TheLifeofPaul.pdf. Acesso em: 13 de abril de 2025.
33	 SCHNELLE, 2010, p. 63-64.
34	 BALL, 2021, p. 10.
35	 WRIGHT, N. T. Paulo: uma biografia. Rio de Janeiro, Thomas Nelson Brasil, p. 2018, p. 26.
36	 VIDAL, César. Apóstol para las naciones: la vida y los tempos de Pablo de Tarso. Nashville: Grupo de Publicações B&H, 2021, p. 19.
37	 HEYER, Cornelis Jacobus den. Paulo: um homem de dois mundos. Tradução de Luiz Alexandre Solano Rossi. São Paulo: Paulus, 2009, p. 

13.
38	 TAMANCOLDI, 2023, p. 22.
39	 MURPHY-O’CONNOR, Jerome. Paulo de Tarso: história de um apóstolo. São Paulo: Loyola, Paulus, 2013, p. 27.
40	 KOESTER, Helmut. Introdução ao Novo Testamento: história e literatura do cristianismo primitivo, Vol. 2. São Paulo: Paulus, 2005, p. 

114.
41	 HEYER, 2009, p. 23.



74

PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE CONVERTEU E VIROU LÍDER
Waldecir Gonzaga e Ulicélio Valente de Oliveira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

1.3 O TRABALHO COMO ARTESÃO
Na cidade de Tarso, tinha criação de cabras monteses, cujo couro e pelo serviam para a fabricação de 

roupas e de tendas. Esse material recebia o nome de “pano da Cilícia”42. Carson, Moo e Morris corroborando 
essa declaração, consideram que o apóstolo herdou de sua família essa profissão, isto é, artesão. O manuseio 
de um artesão requeria habilidades, pois o “tecido” era o material usado na fabricação dessas tendas,43 como 
está registrado no livro de Atos dos Apóstolos, informando que Paulo trabalhava nessa área (At 18.3).44

Trabalhar na cultura judaica não era um problema, antes fazia parte da civilidade e os pais ensinavam 
os seus filhos a serem trabalhadores e a aprenderem uma profissão. Na época, “era exigido de todo pai judeu 
que seu filho aprendesse algum ofício com o qual pudesse se sustentar, caso necessário. Era um provérbio 
judaico comum que ‘aquele que não ensinou ofício algum ao filho, ensinou-o a ser ladrão’”.45

1.4 UM DOUTOR DA LEI
Paulo teve as melhores oportunidades possíveis, ou seja, tudo aquilo que havia como possibilidade 

em termos de estudos avançados da época ele teve contato. Considerando que a Bíblia não menciona nada 
a respeito do envolvimento de Paulo com as leis romanas, é difícil considerar o fato que, segundo Pedrosa 
e Kunz, Paulo era um homem letrado e capaz, inclusive com conhecimento da lei romana e domínio da 
língua grega46, além de que devia estar em condições, como os demais jovens de sua época, inclusive de 
realizar os serviços militares romanos47, se fosse o caso ser, coisa que ele não fez. Certamente ele contava 
com uma formação privilegiada, iniciada na casa dos pais, em Tarso, e concluída em Jerusalém.

A formação judaica era iniciada com o estudo da Bíblia. Acerca disso, Ribeiro diz que
Fazia parte da formação judaica utilizar o livro sagrado para ensinar. No século I, na Palestina, 
um menino judeu terminava seus estudos por volta dos 13 anos, quando ingressava por dois 
anos ou mais anos na escola grega, sendo mais tarde enviado a um nível superior de estudo.48

Esse é o caso de Paulo. Roseli Silva ajuda nessa compreensão salientando que:
Seus pais, como costume judaico, fiéis à lei mosaica, mandaram-no logo a Jerusalém para 
ser educado. A semelhança de outros da mesma etnia, tinha de aprender um ofício, que, no 
seu caso, foi o de fazedor de tendas, das que se usavam nas viagens (At 18.3). Nos Atos dos 
Apóstolos há menção de que fora “instruído conforme a verdade da lei de seus pais” (At 
22.3). A educação consistia principalmente em fixar nele as tradições farisaicas.49

Além da formação judaica, Paulo teve contato com os estudos dos gregos; a formação helenista é 
parte integrante da vida de Paulo. Cardoso afirma que

Paulo é judeu, com formação helenística e cidadão romano. O modo do Apóstolo Paulo se 
relacionar com judaísmo e com helenismo refletem tanto sua origem e sua formação, como 
sua identidade cristã e sua atitude ao mesmo tempo evangelizadora e dialogal. Até a missão 
não suprime o diálogo nem muito menos as origens.50

Paulo tinha então essa dupla formação e que por meio dela será usado durante o seu ministério 
apostólico. Um verdadeiro detentor do conhecimento, “Paulo era homem culto, bem-preparado, além de 

42	 SANDERS, 1986, p. 15.
43	 CARSON, Donald Arthur; MOO, Douglas J.; MORRIS, Leon. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1997, p. 242.
44	 “Como exercesse a mesma atividade artesanal, ficou ali hospedado e trabalhando: eram, de profissão, fabricantes de tendas”.
45	 SELL, Henry T. Bible Studies in the Life of Paul, 1904, p. 14. Disponível em: https://archive.org/details/biblestudiesinli0000henr/page/

n3/mode/2up. Acesso em: 13 de abril de 2025.
46	 PEDROSA, Edmar dos Santos; KUNZ, Claiton André. O contexto militar em torno do apóstolo Paulo. Revista Ensaios Teológicos. 

Vol. 1, n. 1, junho/2015, p. 67. Disponível em: ead.batistapioneira.edu.br/ojs/index.php/ensaios/article/download/76/127. Acesso em 04 
novembro de 2018.

47	 PEDROSA; KUNZ, 2015, p. 67-70.
48	 RIBEIRO, 2010, p. 49.
49	 SILVA, 2010, p. 23.
50	 CARDOSO, Maria Teresa de Freitas. Paulo e o ecumenismo. Revista Atualidade Teológica do Dpto. de Teologia da PUC-Rio. Ano XIII 

nº 32, maio a agosto/2009, p. 245. Disponível em: maxwell.vrac.puc-rio.br/18307/18307.PDFXXvmi. Acesso em: 13 abril de 2017.



75

PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE CONVERTEU E VIROU LÍDER
Waldecir Gonzaga e Ulicélio Valente de Oliveira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

conhecer o judaísmo com profundidade e ortodoxia”51, ele cultivava e conservava bem suas raízes.

2. A CONVERSÃO DE PAULO: DE PERSEGUIDOR A PERSEGUIDO
Paulo não fala diretamente de sua conversão, contudo, seu amigo fiel, Lucas, registra três vezes 

o evento: a primeira se encontra em Atos 9.1-19 que é um relato documental e de sua experiência no 
caminho de Damasco; a segunda é registrada em Atos 22.1-21, que é o discurso dele diante do sumo 
sacerdote e anciãos, e à multidão de judeus em Jerusalém; e a terceira está registrada em Atos 26.1-23, em 
sua defesa diante das autoridades que eram Festo e Agripa II. De acordo com Peruzo: “Para Lucas, autor do 
livro dos Atos, não se tratou apenas de um acontecimento ligado a alguma forma de evolução psicológica 
ou religiosa do interessado, mas de uma intervenção direta e envolvente do Cristo Ressuscitado”.52

Os sentimentos de temor, a luz brilhante, a purificação psicológica, a sua renovação, a sua 
conversão, são todos sinais de uma experiência mística genuína; e são exatamente esses os 
elementos que reaparecem em todas as narrativas sobre o evento da conversão de Saulo.53

Essa luz modificou profundamente a vida desse homem de temperamento difícil, pois, “a missão 
de Paulo, enquanto fariseu cheio de zelo, inicia-se na perseguição dos cristãos”54 e isso foi algo que o 
incomodou durante toda a sua vida. Lopes considera a conversão de Paulo como sendo o maior evento 
histórico da igreja primitiva depois do pentecostés.55 Tenney também concorda com esse posicionamento, 
dizendo que

Depois da obra do próprio Cristo, a conversão de Paulo, é o acontecimento mais importante 
da história do Cristianismo, porque, não só liquidou um inimigo ativo do evangelho, como 
também o transformou num dos seus principais pregadores.56

Por ser um forte perseguidor da igreja, Paulo teve sua vida transformada após o encontro com o 
Senhor ressurreto e “com a revelação na estrada de Damasco, porém, veio o reconhecimento de que Jesus 
era o Messias; o Jesus crucificado era o Senhor ressurreto”.57 Paulo era uma fera selvagem, perseguia a igreja 
achando que estava fazendo um favor a Deus, mas a luz que brilhou na estrada de Damasco e o deixou 
cego se revelou a ele como seu salvador e “ao abrir-se a Cristo de todo o coração, ele se tornou capaz de 
estabelecer um amplo diálogo com todos, tornou-se capaz de se fazer tudo para todos. Assim ele poderia 
ser verdadeiramente o Apóstolo dos Gentios”.58 O “apóstolo dos gentios” (Rm 11.13; 1Tm 2.7) foi achado 
pelo Senhor, o homem Paulo passa a ser o grande líder da igreja no primeiro século, a sua conversão foi um 
marco na história

A notícia da conversão de Paulo deve ter chegado à Jerusalém muito antes de ele mesmo 
chegar ali. Mas era difícil de crer nela. Seria mais fácil o etíope mudar de cor ou o leopardo 
perder as manchas do que o principal perseguidor se tornar um crente. De acordo com 
Lucas, foi Barnabé que, com seus préstimos, aproximou Paulo da igreja de Jerusalém.59

Curioso deparar com o texto de Atos 9.15 e identificar o chamado apostólico e o chamado a sofrer 
por causa desse chamado, o apostolado estava ligado intimamente com o sofrimento, e no seu ministério o 
que não faltou foram lutas

51	 GONZAGA, Waldecir., & SILVA, Rodrigo. (2023). Apóstolo Paulo: Vocação, missão e vida espiritual a partir da 1Cor 9,15-18 e do 
Documento de Aparecida. Revista Encontros Teológicos, 38(3). https://doi.org/10.46525/ret.v38i3.1838.

52	 PERUZO, Dom José Antônio. Paulo diante do cristianismo nascente. Revista Atualidade Teológica do Dpto. de Teologia da PUC-Rio. 
Ano XIII nº 31, janeiro a abril/2009, p. 93-94. Disponível em: www.maxwell.vrac.puc-rio.br/18338/18338.PDFXXvmi. Acesso em: 12 de 
abril de 2025.

53	 CHAMPLIN, Russell Norman. O Novo Testamento interpretado: versículo por versículo. Vol. III. Atos/Romanos. São Paulo: Candeia, 
1998, p. 187.

54	 GONZAGA; SILVA, 2023.
55	 LOPES, Hernandes Dias. Atos: a ação do Espírito Santo na vida da igreja. São Paulo: Hagnos, 2012, p. 187.
56	 TENNEY, Merrill C. O Novo Testamento: sua origem e análise. São Paulo: Vida Nova, 2006, p. 253.
57	 BRUCE, 2003, p. 184.
58	 Benedicto XVI. La conversión de san Pablo. Audiencia General. 3 de septiembre de 2008. Disponível em: www.vatican.va/content/

benedict-xvi/es/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20080903.html. Acesso em: 14 de abril de 2025.
59	 BRUCE, 2003, p. 79.



76

PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE CONVERTEU E VIROU LÍDER
Waldecir Gonzaga e Ulicélio Valente de Oliveira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Depois da sua conversão, Paulo enfrentou muitas perseguições: foi perseguido em Damasco, 
rejeitado em Jerusalém, esquecido em Tarso, apedrejado em Listra, preso e açoitado em 
Filipos, escorraçado de Tessalônica e Bereia, chamado de tagarela em Atenas e de impostor 
em Corinto. Ele enfrentou feras em Éfeso, foi preso em Jerusalém e acusado em Cesareia, 
enfrentou um naufrágio no caminho para Roma e foi picado por uma víbora em Malta. 
Chegou a Roma preso e mais tarde foi decapitado pela guilhotina romana.60

Apesar de tanto sofrimento, Ziborde61 salienta que Paulo seria o maior pregador da igreja primitiva, 
depois de Jesus, e que tanto o derramamento do Espírito Santo em Jerusalém, quanto a sua transformação 
seriam talvez os principais acontecimentos da igreja do primeiro século.62 “Além de ser considerado um dos 
maiores pregadores e mestre da História da Igreja, Paulo é o principal escritor do Novo Testamento, com 
treze epístolas publicadas”.63

2.1 SUA CIDADANIA ROMANA COMO ESTRATÉGIA MISSIONÁRIA
Paulo tinha dupla nacionalidade: era judeu e romano de nascimento, assim como dois nomes: Saulo 

e Paulo. Sua cidadania romana proporcionava-lhe um status elevado, permitindo-lhe adentrar às quaisquer 
cidades, o que lhe oportunizava viajar e pregar o Evangelho com grande liberdade. A cidadania romana só 
“podia ser adquirida por nascimento, libertação concedida ou comprada da escravidão, libertação da prisão 
de guerra, dispensa de serviço militar prolongado e adoção ou acolhida na associação dos cidadãos”.64 Era 
muito comum ter pessoas que eram de outras nacionalidades, mas que por alguma dessas razões, adquiria 
a cidadania romana. No caso de Paulo, ele não a comprou, mas herdou de seu pai.

É possível observar em Atos 13, que Saulo passa a ser chamado de Paulo. Essa mudança ocorre 
depois que Paulo parte para suas viagens missionárias para longe dos muros de Jerusalém, desde então 
passa a ser apresentado e se apresentar como Paulo, sua cidadania romana e “o apóstolo se apresenta em 
todas as cartas com o nome latino de Paulo, que trazia, quase certamente, desde o nascimento com aquele 
nome de Saulo”65, Gonzaga, por exemplo, diz que Saulo era Paulo ao mesmo tempo, e que esse nome Saulo 
é derivado do nome do primeiro rei de Israel, no caso, Saul.66 O rei Saul, como é de conhecimento, era da 
tribo de Benjamim, conforme o relato do livro do profeta Samuel, e o “apóstolo dos gentios” (Rm 11.13; 
1Tm 2.7) também diz que era da mesma tribo que o rei (Fp 3.5) e “carregava consigo o orgulho natural que 
essa tribo sempre possuiu”.67

Em seu livro, “O evangelho segundo Paulo”, MacArthur comenta que o Paulo era “famoso e temido 
por toda a igreja primitiva como ‘PAULO de Tarso’, ele surge nas páginas na Escritura como o perseguidor 
mais temido e cruel dos cristãos, apaixonadamente ‘respirava ameaças de morte contra os discípulos do 
Senhor’” (At 9.1).68 Gundry afirma que

Saulo e Paulo não eram nomes pré e pós-conversão, respectivamente. Saulo era meramente 
o nome hebraico, e Paulo o nome de som similar, um comum sobrenome romano (nome de 
família), que às vezes era adotado como nome próprio de um indivíduo.69

Era comum naquela época ter duas nacionalidades, como bem ratifica Gonzaga: “ter dois nomes, 

60	 LOPES, 2012, p. 200.
61	 ZIBORDI, 2017, p. 29.
62	 ZIBORDI, 2017, p. 33.
63	 ZIBORDI, 2017, p. 20.
64	 SCHNELLE, 2010, p. 65.
65	 BRODEUR, Scott Normand. A dispositivo típica das cartas paulinas: tese e probatio segundo o ensinamento de Aristóteles. Texto 

apresentado numa conferência dada no auditório G2 da Universidade Católica de Pernambuco, em agosto de 2015. nº 1, jan/jun 2015, p. 
155. Disponível em: https://www1.unicap.br/ojs/index.php/agora/article/view/620/489. Acesso em: 12 de abril de 2025.

66	 GONZAGA, Waldecir. A verdade do evangelho (Gl 2.5,15) e a autoridade na igreja: Gl 2.1-21 na exegese do Vaticano II até os nossos 
dias: história, balanço e novas perspectivas. Rio de Janeiro: Letra Capital, 2025, p. 36.

67	 GONZAGA, 2025, p. 36.
68	 MACARTHUR, John. O evangelho segundo Paulo: a essência das boas novas. Tradução de Maurício Bezerra Santos Silva. Rio de Janeiro: 

Thomas Nelson Brasil, 2018, p. 34.
69	 GUNDRY, Robert H. Panorama do Novo Testamento. 2.ed. Tradução de João Marques Bentes. São Paulo: Vida Nova, 2007, p. 245.



77

PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE CONVERTEU E VIROU LÍDER
Waldecir Gonzaga e Ulicélio Valente de Oliveira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

naquele tempo, era quase comum”70; era comum ao ter dois nomes, um familiar e outro romano. Matos 
diz que “a mudança do nome judaico ‘Saulo’ para o nome romano ‘Paulo’ (At 13.9) marca tanto a sua 
tomada de contato oficial com o mundo pagão, quanto sua posição de primeiro plano em sua missão com 
Barnabé”.71 É bom lembrar que “o fato de Paulo ter escolhido as grandes cidades, sedes do governador 
ou colônias romanas, como quartel general de sua atividade missionária pode ser indício do seu status de 
cidadão romano”.72

Curioso refletir sobre a ideia de que Paulo poderia ter seguido a profissão que aprendeu que era fazer 
tendas, contudo utilizou até isso depois que se converteu para anunciar o evangelho da graça. Sobre essa 
evidência, Gonzaga diz que:

É bem provável que Paulo tenha aprendido a profissão de fabricante de tendas não tanto por 
questão de sobrevivência, mas, muito mais, para suceder ao pai na direção dos negócios. Mas 
a sua conversão para Cristo, ao que nos consta, modificou todos estes planos humanos.73

Quando a graça alcança um homem duro como PAULO, tudo que tem é direcionado para Cristo, 
pois um coração endurecido que se rende aos pés de Jesus é mais propenso e desejoso de agradá-lo.

2.2 PAULO, O LÍDER POR EXCELÊNCIA
Em suas cartas, Paulo se apresenta como servo do Senhor Jesus. Por exemplo, em sua magna carta aos 

Romanos, em Romanos 1.1, ele diz que ele é servo do Senhor Jesus; em sua carta dirigida a comunidade de 
Corinto, ele diz que todos devem olhar para Cristo e serem considerados como seus servos. Muitos olham 
a liderança como status e uma oportunidade de ter servos, quando na verdade “[...] liderar é servir, jamais 
dominar”.74 Como bem frisa Haggai, 

Deus chama líderes, não detentores de poder, nem viciados da Avenida Madison, nem peritos 
em congratulações mútuas, nem traficantes de influência, nem demagogos exibicionistas, 
nem manipuladores de multidões. Deus está chamando líderes.75

Paulo foi um dos grandes homens de seu tempo, bem preparado, e tinha tudo para ser o homem com 
mais regalias que muitos de sua época, sua trajetória e sua condição familiar lhe permitia usufruir de tudo 
muito coisa, contudo ele aprendeu com o mestre por excelência, Jesus. Em Jesus Cristo, ele via o modelo 
ideal de liderança, pois “Ele mostrava na prática que o servir não diminui o prestígio do líder; ao contrário, 
exalta-o sobre todos[...]”.76

Como afirma Cury: “quem vive para si mesmo não tem raízes internas”77, e Paulo dedicou a sua vida 
em prol da causa do Evangelho e delegou outros a continuarem a pregar o evangelho da graça, “a eficácia 
não estava em Paulo, mas na mensagem de Paulo; e a mensagem de Paulo era Cristo, Cristo crucificado, 
Poder de Deus para a salvação de todo aquele que crê”.78 Liderar não é apenas delegar, também fazer junto, 
é colocar a mão no fogo pelo bem do outro. Ser líder é cuidar de todos, “liderança é a arte de cuidar de 
pessoas guiando-as para um determinado fim”79, e no caso de Paulo seria a vida plena com Cristo: ser 
líder não é apenas ter privilégios, antes exige renúncia e uma vida plena com Deus e é bom lembrar que os 
chamados ao ministério devem ser os primeiros a servir, destarte, “aqueles que são chamados ao ministério 

70	 GONZAGA, 2025, p. 26.
71	 MATOS, Keila. O que a história registrou sobre paulo, Corinto: a Igreja e as mulheres no Século I. Revista Fragmentos de Cultura - 

Revista Interdisciplinar de Ciências Humanas, Goiânia, Brasil, v. 17, n. 5, p. 931–948, 2008. DOI: 10.18224/frag.v17i5.477. Disponível 
em: https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/fragmentos/article/view/477. Acesso em: 12 de abril de 2025.

72	 FABRIS, 2008, p. 37.
73	 GONZAGA, 2025, p. 28.
74	 GUSSO, Antônio Renato. Liderar é servir: o modelo de liderança de Jesus. Curitiba: FatoÉ, 2007, p. 13.
75	 HAGGAI, John E. Seja um líder de verdade: liderança que permanece para um mundo transformador. Viçosa: Betânia, 1990, p. 16.
76	 GUSSO, 2007, p. 21.
77	 CURY, Augusto. Nunca desista de seus sonhos. Rio de Janeiro: Sextante, 2013, p. 15.
78	 VASCONCELOS, Eber. Mensagens memoráveis. Brasília: Igreja Memorial Batista, 2001, p. 48.
79	 JESUS, Natan de. Líderes que amam e cuidam. Rio de Janeiro: JMN, 2022, p. 27. 



78

PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE CONVERTEU E VIROU LÍDER
Waldecir Gonzaga e Ulicélio Valente de Oliveira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

são chamados prioritariamente para servir”.80 Neste sendio, realça Lopes81, procura-se hoje líderes como 
Paulo, pois muitas lideranças religiosas não estão seguindo seu exemplo, modelo, vocação e missão no 
serviço ao Senhor, à Igreja e ao rebanho que lhes foi confiado.

John Haggai vê liderança como sendo: “A disciplina de deliberadamente exercer influência dentro de 
um grupo para levá-lo a alvos de benefício permanente, que satisfaz as necessidades do grupo”.82 Paulo foi 
incansável quanto a isso, influenciou a vida de muitos como: Lucas, Timóteo, Tito, João Marcos e outros. 
O interesse de Paulo nessas pessoas era simplesmente ajudar para que alcançassem a maturidade cristã.

Na Segunda Carta ao Timóteo, o apóstolo exorta a Timóteo a permanecer firme nos seus 
ensinamentos (2Tm 3.10-13), elogia o fato dele ser fiel ao ensinamento que recebeu. Timóteo estava 
cercado de falsos mestres, homens interessados apenas na promoção. Ele não se deixou corromper pelos 
seus ensinamentos, antes, seguia à risca os ensinamentos de Paulo e o imitava em tudo, pois o apóstolo não 
era simplesmente um bom teórico, mas um praticante autêntico.

Paulo estava seguro de que um líder sem Deus é alguém que vai de mal a pior; não há futuro para 
um falso líder, para o homem que se nega a aceitar verdadeiramente o caminho de Deus. Os falsos líderes 
religiosos vivem em constante mudança, sempre renovando o “mercado da fé” em busca de lucro, que é o 
motivo principal para enganar as pessoas. Rich Warrenpor usa vez, define da seguinte forma o que é ser 
líder:

Liderança é influência, para o bem ou para o mal. Se você visitar o pátio de uma escola, ou 
se sentar com um grupo de adolescentes, em cinco minutos você descobrirá quem são os 
líderes; basta ver como se relacionam entre si. Se você esteve alguma vez numa reunião de 
comitê, é provável que tenha descoberto que muitas vezes o líder não é o presidente.83

Paulo investiu muito na vida das pessoas, a exemplo de Timóteo, ele dedicou tempo para instruir seus 
liderados. Certa vez, como registrado no livro de Atos dos Apóstolos, Paulo teve um desentendimento com 
Barnabé por causa de João Marcos, a igreja foi até dividida, entretanto, no final da sua vida pede para trazer 
João Marcos pois era útil ao ministério. Em liderança, a maior lição é que pessoas são mais importante que 
coisas e “somente assim a amizade deixará de ser algo que fazemos e se transformará naquilo que somos”84, 
em outras palavras, meros servos.

O Evangelho não se resume apenas na teologia, antes é um estilo de vida que é voltado ao cuidado do 
outro, “o cristianismo, portanto, é um voltar-se ao outro, negando a nós mesmos, por amor a Deus[...]”.85 
Dessa forma, observa-se que “[...]não há verdadeiros ministros que não sejam primeiramente servos”.86 
Na relação de líder e liderados, “mais se beneficia quem melhor serve”87, a exemplo de Jesus, que foi um 
líder por excelência: sendo o Senhor encarnado, tornou-se um escravo para ensinar aos seus discípulos que 
lavar os pés não é sinônimo de fraqueza e muitos menos de humilhação, antes é o ápice do que o Senhor 
espera de cada crente, ou seja, vida com Deus e o amor concreto ao próximo, uma vez que “sem serviço ao 
próximo, não há vibração, não há alegria. Sem espírito de servir, traduzido em ações, não se alcança nada. 
Cada um de nós é desafiado a trabalhar em prol da melhoria de sua comunidade. Sem desperdícios. Sem 
desvios”.88

80	 LIDÓRIO, Ronaldo. Vocacionados. Curitiba: Betânia, 2014, p. 15.
81	 LOPES, Hernandes Dias. A grandeza da humildade. São Paulo: Candeia, 2008, p. 28.
82	 HAGGAI, John Lead On. Dallas: Word Publishing, 1986, p. 4.
83	 WARREN, Rick. Liderança com propósitos: princípios eficazes para o líder no século XXI. São Paulo: Vida, 2008, p. 11.
84	 NETO, Tiago Abdalla T. Amizade: cultivando o companheirismo em nossa peregrinação. São Paulo: Mundo Cristão, 2022, p. 29.
85	 RUPPENTHAL NETO, Willibaldo. Igreja do cansaço: desafios do cristianismo no mundo atual. Curitiba: Esperança, 2024, p. 34.
86	 LIDÓRIO, 2014, p. 16.
87	 SOUZA, Jussiê Gonçalves de Sousa. Valorize sua personalidade: cultivando as relações intra e interpressoais. Belém: Gráfica Supercores, 

2010, p. 87.
88	 SOUZA, 2010, p. 92.



79

PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE CONVERTEU E VIROU LÍDER
Waldecir Gonzaga e Ulicélio Valente de Oliveira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Nos escritos paulinos encontram-se modelos ideais de liderança, pois, por ter a cidadania romana 

Paulo encaixava-se corretamente no contexto social e cultural em que vivia, que era dentro de um cenário 
político romano, o que lhe dava, claramente, a estabilidade e a segurança para circular sem receio entre os 
procuradores romanos e demais autoridades civis e também religiosas e no meio do povo. 

Paulo foi escolhido antes mesmo de nascer como é registrado por ele na sua Carta aos Gálatas. Sua 
vida na cidade de Tarso e todo o seu treinamento até passando por Jerusalém deve-se ao fato de que Deus 
estava preparando-o para ser o “apóstolo dos gentios” (Rm 11.13; 1Tm 2.7). Sua conversão marca o fim 
de uma era e abre as portas do céu para que o mundo conheça o Senhor Jesus. Sua forma de liderar se 
conecta com o modelo de Jesus e isso faz toda a diferença, esse é o verdadeiro cristão, ele é o exemplo de 
um verdadeiro servo de Deus, a quem devemos imitar. Este é o apóstolo Paulo, o “apóstolo dos gentios”, o 
nosso apóstolo.

Destarte, dedicar tempo e investir em produções sobre teologia paulina será sempre um benefício 
prestado à academia bíblico-teológica. Dessa forma, espera-se que esse artigo desperte o interesse de 
leitores e pesquisadores a buscarem se aprofundar em conhecer mais sobre a vida e ministério deste grande 
apóstolo do cristianismo primitivo.

REFERÊNCIAS 
An Paolo Apostolo, Patrono Delll’alma Città di Roma. Disponível em: https://www.vaticannews.va/it/santo-
-del-giorno/06/29/san-paolo-apostolo--patrono-dell-alma-citta-di-roma.html. Acesso em: 13 de abril de 2025.

BALL, Charles Ferguson. A vida e os tempos do apóstolo Paulo: a reconstituição da mais famosa história missio-
nária da Igreja Cristã. Rio de Janeiro: CPAD, 2021.

BENEDICTO XVI. La conversión de san Pablo. Audiencia General. 3 de septiembre de 2008. Disponível em: 
www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20080903.html. Acesso 
em: 14 de abril de 2025.

BÍBLIA de Jerusalém. Nova edição, revista e ampliada. São Paulo: Paulus, 2004.

BRODEUR, Scott Normand. A dispositivo típica das cartas paulinas: tese e probatio segundo o ensinamento 
de Aristóteles. Texto apresentado numa conferência dada no auditório G2 da Universidade Católica de Pernambu-
co, em agosto de 2015. nº 1, jan/jun 2015. Disponível em: https://www1.unicap.br/ojs/index.php/agora/article/
view/620/489. Acesso em: 12 de abril de 2025.

BROWN, Raymond E. Introdução do Novo Testamento. Tradução de Paulo F. Valério. 2.ed. São Paulo: Paulinas, 
2012 (Coleção Bíblia e História: Série maior).

BRUCE, Frederick Fyvie. Paulo, o apóstolo da graça: sua vida, cartas e teologia. São Paulo: Shedd, 2003.

CARDOSO, Maria Teresa de Freitas. Paulo e o ecumenismo. Revista Atualidade Teológica do Dpto. de Teologia 
da PUC-Rio. Ano XIII nº 32, maio a agosto/2009. Disponível em: maxwell.vrac.puc-rio.br/18307/18307.PD-
FXXvmi. Acesso em: 13 abril de 2017.

CARSON, Donald Arthur; MOO, Douglas J.; MORRIS, Leon. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: 
Vida Nova, 1997.

CHAMPLIN, Russell Norman. O Novo Testamento interpretado: Versículo por versículo. Vol. III. Atos/Roma-
nos. São Paulo: Candeia, 1998.

CURY, Augusto. Nunca desista de seus sonhos. Rio de Janeiro: Sextante, 2013.



80

PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE CONVERTEU E VIROU LÍDER
Waldecir Gonzaga e Ulicélio Valente de Oliveira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

FABRIS, Rinaldo. Paulo: apóstolo dos gentios. Tradução de Euclides Martins Balancin. 5.ed. São Paulo: Paulinas, 
2008.

GONZAGA, Waldecir; LIMA, André Pereira. A autocompreensão missionária de Paulo em Rm 11.13 e 1Tm 2.7. In: 
GONZAGA, Waldecir... [et al.]. Evangelização, santidade e amor a Deus e ao próximo nas Epístolas do Novo Tes-
tamento. Porto Alegre: Editora Fundação Fênix, 2023, p. 29-76. Doi: https://doi.org/10.36592/9786554600835-
01

GONZAGA, Waldecir. A verdade do evangelho (Gl 2.5,15) e a autoridade na igreja: Gl 2.1-21 na exegese do 
Vaticano II até os nossos dias: história, balanço e novas perspectivas. Rio de Janeiro: Letra Capital, 2025.

GONZAGA, Waldecir. O Corpus paulinum no Cânon do Novo Testamento. Atualidade Teológica. Rio de Janei-
ro, v. 21, n. 55, p. 19-41, Jan./abr. 2017. Disponível em: chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/
https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/29100/29100.PDF. Acesso em: 24 de abril de 2025.

GONZAGA, Waldecir. Os conflitos na igreja primitiva entre judaizantes e gentios a partir das cartas de Paulo 
aos Gálatas e Romanos. Rio de Janeiro: Letra Capital, 2025, p. 25.

GONZAGA, Waldecir; SILVA, Rodrigo (2023). Apóstolo Paulo: vocação, missão e vida espiritual a partir da 1Cor 
9.15-18 e do Documento de Aparecida.  Revista Encontros Teológicos,  38 (3). https://doi.org/10.46525/ret.
v38i3.1838.

GUNDRY, Robert H. Panorama do Novo Testamento. 2.ed. Tradução de João Marques Bentes. São Paulo: Vida 
Nova, 2007.

GUSSO, Antônio Renato. Liderar é servir: o modelo de liderança de Jesus. Curitiba: FatoÉ, 2007.

HAGGAI, John E. Seja um líder de verdade: liderança que permanece para um mundo transformador. Viçosa: 
Betânia, 1990.

HAGGAI, John. Lead On. Dallas: Word Publishing, 1986.

HEYER, Cornelis Jacobus den. Paulo: um homem de dois mundos. Tradução de Luiz Alexandre Solano Rossi. São 
Paulo: Paulus, 2009.

JESUS, Natan de. Líderes que amam e cuidam. Rio de Janeiro: Junta de Missões Nacionais da Convenção Batista 
Brasileira, 2022 (Série Vivendo os princípios; 1).

KOESTER, Helmut. Introdução ao Novo Testamento: história e literatura do cristianismo primitivo, Vol. 2. Pau-
lus, São Paulo: 2005.

LOPES, Hernandes Dias. A grandeza da humildade. São Paulo: Candeia, 2008.

LOPES, Hernandes Dias. Atos: a ação do Espírito Santo na vida da igreja. São Paulo: Hagnos, 2012.

MACARTHUR, John. O evangelho segundo Paulo: a essência das boas novas. Tradução de Maurício Bezerra 
Santos Silva. Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2018.

MATOS, Keila. O que a história registrou sobre Paulo, Corinto: a Igreja e as mulheres no Século I. Revista Frag-
mentos de Cultura - Revista Interdisciplinar de Ciências Humanas, Goiânia, Brasil, v. 17, n. 5, p. 931–948, 2008. 
DOI: 10.18224/frag.v17i5.477. Disponível em: https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/fragmentos/article/
view/477. Acesso em: 12 de abril de 2025.

MURPHY-O’CONNOR, Jerome. Paulo de Tarso: história de um apóstolo. Tradução de Valdir Marques. São Paulo: 
Loyola, Paulus, 2013.

NETO, Tiago Abdalla T. Amizade: cultivando o companheirismo em nossa peregrinação. São Paulo: Mundo Cris-



81

PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE CONVERTEU E VIROU LÍDER
Waldecir Gonzaga e Ulicélio Valente de Oliveira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

tão, 2022.

NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza. Atos de Paulo. São Paulo: Paulus, 2021. (Coleção Apocrypha).

PEDROSA, Edmar dos Santos; KUNZ, Claiton André. O contexto militar em torno do apóstolo Paulo. Revista 
Ensaios Teológicos. Vol. 1, n. 1, junho/2015. Disponível em: ead.batistapioneira.edu.br/ojs/index.php/ensaios/
article/download/76/127. Acesso em 04 novembro de 2018.

PERUZO, Dom José Antônio. Paulo diante do cristianismo nascente. Revista Atualidade Teológica do Dpto. 
de Teologia da PUC-Rio. Ano XIII nº 31, janeiro a abril/2009. Disponível em: www.maxwell.vrac.puc-rio.
br/18338/18338.PDFXXvmi. Acesso em: 12 de abril de 2025.

PROENÇA, Eduardo de (Org.). Apócrifos e pseudoepígrafos da Bíblia. Vol. 2. São Paulo: Fonte Editorial, 2012.

REDDISH, Mitchell. The Life of Paul. Disponível em: chrome-extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/
https://www.eo.travelwithus.com/files/uploads/TheLifeofPaul.pdf. Acesso em: 13 de abril de 2025.

RIBEIRO, Joelma Batista dos Santos. A apologia de Paulo na segunda carta aos Coríntios: uma análise retórica. 
Dissertação de Mestrado em Língua Portuguesa. Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. São Paulo: PUC, 
2010. Disponível em: livros01.livrosgratis.com.br/cp126324.pdf. Acesso em 13 abril de 2017.

RUPPENTHAL NETO, Willibaldo. Igreja do cansaço: desafios do cristianismo no mundo atual. Curitiba: Espe-
rança, 2024.

SANDERS, J. Oswald. Paulo, o líder. São Paulo: Vida, 1986. 

SCHNELLE, Udo. Paulo: vida e pensamento. São Paulo: Paulus, 2010.

SELL, Henry T. Bible Studies in the Life of Paul, 1904. Disponível em: https://archive.org/details/biblestudie-
sinli0000henr/page/n3/mode/2up. Acesso em: 13 de abril de 2025.

SILVA, Rodrigo. O pregador dos gentios, mas quem foi esse homem? In: Youtube Em busca de evidências, 01 
de jun. de 2012. 26min06s. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=ZeiYFnGngpk. Acesso em: 10 de 
abril de 2025.

SILVA, Roseli Gall do Amaral da. A formação do homem ideal em Paulo de Tarso: O amor como elemento 
formativo. 146 f. Dissertação de Mestrado em Educação. Universidade Estadual de Maringá, 2010. Disponível em: 
www.ppe.uem.br/dissertacoes/2010_roseli_gall.pdf. Acesso em: 13 abril de 2017.

SOUZA, Jussiê Gonçalves de Sousa. Valorize sua personalidade: Cultivando as relações intra e interpressoais. 
Belém: Gráfica Supercores, 2010.

TAMANCOLDI, Bruno. O querigma nas cartas de Paulo. São Paulo: Paulus, 2023. (Coleção Catequese e Bíblia).

TENNEY, Merrill C. O Novo Testamento: sua origem e análise. São Paulo: Vida Nova, 2006.

VASCONCELOS, Eber. Mensagens memoráveis. Brasília: Igreja Memorial Batista, 2001.

VIDAL, César. Apóstol para las naciones: la vida y los tempos de Pablo de Tarso. Nashville: Grupo de Publicações 
B&H, 2021.

VIEIRA, Misael Juvenil. A proeminência da justificação pela fé na teologia de Paulo aos Romanos 5.12-21. 
Dissertação de Mestrado em Ciências da Religião. Pontifícia Universidade Católica de Goiás. Goiânia: PUC, 2014. 
Disponível em: tede2.pucgoias.edu.br:8080/bitstream/tede/892/1/MISAEL%20JUVENIL%20VIEIRA.pdf. 
Acesso em 10/06/2017.

WARREN, Rick. Liderança com propósitos: princípios eficazes para o líder no século XXI. São Paulo: Vida, 2008.



82

PAULO, UM CIDADÃO JUDEU DE TARSO QUE SE CONVERTEU E VIROU LÍDER
Waldecir Gonzaga e Ulicélio Valente de Oliveira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

WRIGHT, N. T. Paulo: uma biografia. Tradução de Elissamai Bauleo. Rio de Janeiro, Thomas Nelson Brasil, p. 
2018.

ZIBORDI, Ciro Sanches. Procura-se pregadores como Paulo. Rio de Janeiro: CPAD, 2017.

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS 
SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA 
ABORDAGEM PARA O CONSOLO EM MEIO A 
AFLIÇÃO
Fundamental principles of Scripture on the nature of suffering: an 
approach to comfort in times of affliction

Lidiane Santana da Silva1 

Me. Paulo Henrique Pedrão2 

RESUMO
O presente artigo aborda a temática do sofrimento com o objetivo de responder 

à seguinte questão: de que maneira os ensinamentos bíblicos sobre o sofrimento 
contribuem para o consolo e quais as consequências da ausência desse ensinamento 
entre os que sofrem? Assim, este trabalho tem como objetivos: compreender, à luz da 
Bíblia, as razões pelas quais as pessoas sofrem; identificar posturas bíblicas que devem 
ser adotadas pelos cristãos diante do sofrimento; e apontar as possíveis consequências 
da falta de ensino bíblico sobre o tema para a igreja. A hipótese inicialmente adotada 
considerou que se na igreja há pessoas que não encontram consolo e não dispõem 
de condições de consolar, é por não haver o conhecimento necessário de Deus e 
do sofrimento a luz da Bíblia. Contudo as conclusões indicam que a obtenção de 
conhecimento bíblico sobre o sofrimento é complexa, pois nem sempre haverá respostas 
definitivas. No entanto, não buscar este conhecimento pode levar muitos a perderem a 
fé. Para além do conhecimento intelectual, há também uma necessidade de decisão de 
como o indivíduo vai lidar com a dor, o que envolve o aspecto emocional e seu grau de 
relacionamento com Deus.

Palavras-chave: Sofrimento. O problema do mal. Igreja. Desigrejados. 

1	  Bacharelanda em Teologia pela FABAPAR. E-mail para contato: lidsansilva@gmail.com
2	  Professor e Mestre em Teologia pela FABAPAR, possui graduação, pós-graduação e mestrado em Teologia pela FABAPAR e em 

Administração Pública pela FGV. E-mail para contato: professor.pedrao@fabapar.com.br

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n2.007



84

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O 
CONSOLO EM MEIO A AFLIÇÃO  |  Lidiane Santana da Silva e Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Aconselhamento.

ABSTRACT
The present article addresses the theme of suffering with the aim of answering 

the following question: how do biblical teachings on suffering contribute to comfort, 
and what are the consequences of the absence of this teaching among those who suffer? 
Thus, this work aims to understand, in light of the Bible, the reasons why people suffer; 
identify biblical attitudes that Christians should adopt in the face of suffering; and 
point out the possible consequences of the lack of biblical teaching on the subject for 
the church. The initial hypothesis considered that if there are people in the church 
who do not find comfort and are unable to console others, it is due to a lack of 
necessary knowledge about God and suffering as understood in the Bible. However, 
the conclusions indicate that gaining biblical knowledge about suffering is complex, as 
there will not always be definitive answers. Nevertheless, not seeking this knowledge 
can lead many to lose their faith. Beyond intellectual knowledge, there is also a need for 
individuals to decide how they will deal with pain, which involves emotional aspects 
and their level of relationship with God.

Keywords: Suffering. The problem of evil. Church. Churchless. Counseling.

INTRODUÇÃO
Discutir o sofrimento é uma tarefa complexa. Uma definição concisa revela suas nuances: “1. ato 

ou efeito de sofrer. 2. dor física. 3. grande dor moral. 4. angústia, aflição”3. O sofrimento levanta questões 
como: Existe Deus? Ele se importa? Por que o mal existe? É possível encontrar propósito no sofrimento? 
Essas indagações são frequentemente feitas por indivíduos em contextos de pandemia, pobreza e violência 
extrema, que buscam consolo. Nicodemus destaca que, historicamente, a avaliação da situação financeira e 
de saúde tem sido usada para medir o amor divino.4 Isso ressalta a importância de desenvolver uma teologia 
que forneça respostas mais profundas, conforme orientações de 1 Pedro 3.155, que incentiva os cristãos a 
estarem preparados para explicar a razão de sua esperança.

A construção de respostas torna-se ainda mais desafiadora em uma sociedade pós-moderna, 
caracterizada por relacionamentos fragilizados e uma busca por soluções rápidas para questões complexas. 
Os sociólogos Zygmunt Bauman e Leonidas Donskis observam que se vive em uma sociedade líquida, 
onde o individualismo molda relações cada vez mais voláteis. Nas igrejas, essa volatilidade se manifesta na 
ascensão da teologia da prosperidade, que enfatiza mensagens de vitória.6 Ruppenthal Neto comenta que 
os pregadores atuais, muitas vezes, evitam confrontar práticas erradas e promovem um discurso que sugere 
que tudo é possível para o cristão.7 A falta de conhecimento bíblico, aliada a pregações questionáveis e 
a uma mentalidade positivista, contribui para o crescente movimento de desigrejados, identificado pelo 
Censo de 2010 do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística – IBGE.8 Esses indivíduos se identificam 
como evangélicos, mas não pertencem a nenhuma igreja, representando 21,8% dos evangélicos no Brasil. 

3 FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Mini Aurélio: o dicionário da língua portuguesa. 8.ed. Curitiba: Positivo, 2010, p. 707.
4 NICODEMUS, Augustus. O culto segundo Deus: a mensagem de Malaquias para a igreja de hoje. São Paulo: Vida Nova, 2012, p. 18.
5 A versão padrão, adotada por esta pesquisa, é a Nova Versão Transformadora (NVT).
6 BAUMAN, Zygmunt; DONSKIS, Leonidas. Mal líquido: vivendo num mundo sem alternativas. Tradução de Carlos Alberto Medeiros. 

Rio de Janeiro: Zahar, 2019, p. 4.
7 RUPPENTAL NETO, Willibaldo. Igreja do cansaço: desafios do cristianismo no mundo atual. Curitiba: Esperança, 2024, p. 11.
8 IBGE. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística: Censo 2010: número de católicos cai e aumenta o de evangélicos, espíritas e sem 

religião: Os resultados do Censo Demográfico 2010 mostram o crescimento da diversidade dos grupos religiosos no Brasil... [S.I] 
IBGE, 29 jun. 2012. Atualizado em 23 jun 2023. Disponível em: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa/2013-
agencia-de-noticias/releases/14244-asi-censo-2010-numero-de-catolicos-cai-e-aumenta-o-de-evangelicos-espiritas-e-sem-religiao. Acesso 
em: 10 out. 2024.



85

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O 
CONSOLO EM MEIO A AFLIÇÃO  |  Lidiane Santana da Silva e Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

De acordo com Campos, trata-se de um movimento que sofre a influência do pós-modernismo, cujos 
frutos incluem, entre outros, “o relativismo, o pluralismo e a crise de pertencimento”.9

Além dos dados do IBGE, que também indicam um crescimento de 6,8% no número de evangélicos 
no país em comparação com o ano 2000, os relatórios da Organização Mundial da Saúde (OMS), como o 
“Depression and Other Common Mental Disorders”10, apontam o Brasil como líder mundial em ansiedade, 
com um percentual de 9,3% da população, o equivalente a 18.657.943 pessoas sofrendo de transtornos de 
ansiedade. Esse número deve ter aumentado, já que em um relatório mais recente, o “World Mental Health 
Report”11, a OMS sinalizou que as taxas de depressão e ansiedade aumentaram em 25% no primeiro ano da 
pandemia de COVID-19, de forma global. Em 2 Coríntios 1.4, Paulo afirma que os cristãos em situação de 
tribulação são consolados por Cristo e, por isso, têm condições de consolar os que passam por tribulações. 
Paulo traz esse conhecimento no início de sua segunda carta aos Coríntios como forma de fortalecer os 
irmãos daquela igreja, uma prática que deve ser ensinada também nas comunidades de fé hoje.

Entretanto, se na igreja há pessoas que não encontram consolo e não conseguem consolar, a primeira 
hipótese que se levanta é há falta de conhecimento necessário sobre Deus e o sofrimento à luz da Bíblia. 
Portanto este estudo visa responder à pergunta: de que maneira os ensinamentos bíblicos sobre o sofrimento 
contribuem para o consolo e quais as consequências da ausência desse ensinamento entre os que sofrem? 
Assim para o desenvolvimento da pesquisa, foi realizada uma análise de conteúdo, que abrangeu livros e 
artigos científicos e de forma complementar, a pesquisa possui um caráter qualitativo, incluindo dados 
estatísticos.

1. DEUS, O SOFRIMENTO E O PROBLEMA DO MAL
O problema do mal é amplamente discutido e diversas abordagens tentam conceituá-lo. Agostinho 

define o mal como um processo de corrupção de algo que é corruptível, sugerindo que o ser humano é 
essencialmente bom e que o mal emerge da corrupção introduzida pelo pecado.12 Sayão propõe uma divisão 
temática do mal em dois grupos: o mal moral, que se refere à injustiça, e o mal físico, que diz respeito ao 
sofrimento.13 Paul Siwek acrescenta que o mal pode ser compreendido como uma contrariedade em relação 
ao bem-estar esperado para o ser humano, sendo sua percepção variável entre indivíduos. Isso evidencia a 
dificuldade em estabelecer um conceito uniforme sobre o tema.14

No contexto da sociedade atual, a identificação do mal torna-se ainda mais complexa. Bauman e 
Donskiz descrevem o mal como algo que não se apresenta mais de forma amoral e que gera um sentimento 
de busca por justiça no final dos tempos. Ele se tornou “líquido”, mudando de aparência constantemente 
e muitas vezes se camuflando em consumismo exagerado, individualismo disfarçado de “busca pela 
felicidade”, exposição desenfreada nas mídias sociais que visa “massagear o ego” e busca por soluções 
instantâneas para problemas complexos.15

Embora o mal se manifeste de várias formas e seja difícil de conceituar, os seus efeitos no final 
sempre são sentidos e levam o ser humano a uma busca por explicações que de alguma forma possam lhe 
proporcionar consolo. Keller assevera que só é possível lidar com o sofrimento mediante a uma base de 
crenças, e se a pessoa acredita em um Deus todo-poderoso e todo amoroso isto pode se constituir um 

9 CAMPOS, Idauro. Desigrejados: teoria, história e contradições do Niilismo Eclesiástico. Rio de Janeiro: BV books, 2017, p. 248.
10 OMS. Organização Mundial de Saúde. Depression and Other Common Mental Disorders: Global Health Estimates. Genebra, 2017. 

Relatório. Disponível em: https://www.who.int/publications/i/item/depression-global-health-estimates Acesso em: 12 out 2024, p. 18.
11 OMS. Organização Mundial de Saúde. World mental health report: Transforming mental healthe for all. Genebra, 2022. Relatório. 

Disponível em: https://www.who.int/publications/i/item/9789240049338 Acesso em: 05 out 2024, p. 39.
12 HIPONA, Agostinho. Confissões. Tradução de Frederico Ozanam Pessoa de Barros. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2012, p. 225.
13	 SAYÃO, Luiz. O problema do mal no Antigo Testamento: o caso de Habacuque. São Paulo: Hagnos, 2012, p. 15.
14	 Apud SAYÃO, 2012, p. 15.
15	 BAUMAN; DONSKIZ, 2019, p. 12.



86

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O 
CONSOLO EM MEIO A AFLIÇÃO  |  Lidiane Santana da Silva e Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

problema a princípio, ao tentar conciliar estes atributos com a existência do mal,16 pois é neste momento 
em que os questionamentos do filosofo grego Epicuro (341-270 A.C) voltam à tona conforme registros 
preservados por Hume:

Você quer evitar o mal, mas não consegue? então, ele (Deus) é impotente. Você está 
qualificado, mas não quer isso? Então, (Deus) é malévolo. Você está disposto e é capaz? 
Então de onde vem o mal?17

Essa questão complexa, que envolve fundamentos da fé teísta, tem levado e ainda leva muitas pessoas 
à apostasia. Nas palavras do filósofo John L. Mackie citado por Madureira, “é um problema apenas para 
os que acreditam na existência de um Deus onipotente e totalmente bom”.18 Para tentar responder esta 
questão surge as teodiceias termo atribuído ao filósofo alemão Gottfried Wilhelm Leibniz que é a união 
das palavras gregas Theos (Deus) e dike (julgamento), que unidas denotam “julgamento de Deus”.19 Elas 
foram sendo criadas no decorrer da história com o objetivo de procurar justificar a existência de Deus em 
face da existência do mal. 

Sayão, em seu livro “O Problema do Mal”, aponta cinco teodiceias.20 A primeira é a Teodiceia do 
Livre-Arbítrio, que argumenta que o mal é uma consequência do uso inadequado do livre-arbítrio pelo ser 
humano, e que Deus permite o mal para fins que não compreendemos. A dificuldade dessa argumentação 
é a falta de distinção clara entre o mal moral (pecado) e o mal físico (catástrofes naturais). A segunda é a 
Teodiceia Pedagógica, que considera o sofrimento necessário para o amadurecimento humano, embora 
haja argumentos contrários, como o fato de que há coisas boas que não precisam ser precedidas de algo 
ruim para serem boas, e que alguns sofrimentos não produzem amadurecimento e não têm lições a ensinar, 
como em contextos de guerra.

A terceira é a Teodiceia Escatológica, que se baseia na esperança de ressurreição e de um reino 
vindouro, encontrando respostas no futuro. Muitos rejeitam essa abordagem, questionando que tipo 
de compensação poderia justificar a desgraça atual. A quarta é a Teodiceia Protelada, que é similar à 
escatológica, mas foca na compreensão do sofrimento no reino vindouro em vez de uma compensação. 
Finalmente, a Teodiceia de Comunhão não busca explicar o sofrimento, mas mudar a percepção sobre ele, 
considerando que sofrer por uma causa justa é agir conforme a vontade de Deus e torná-lo conhecido.

Como observou Sayão, as teodiceias oferecem diferentes perspectivas sobre o sofrimento, mas não 
conseguem explicar plenamente o problema do mal, e por isso muitos estudiosos consideravam impossível 
a existência do Deus todo poderoso e amoroso descrito na Bíblia.21 É quando surge na academia a partir 
de 1980 estudiosos como Craig e Plantinga. Eles vão trazer luz a este problema apresentado por Epicuro 
utilizando-se do campo da lógica, o princípio da não contradição, em que algo não pode ser verdadeiro 
e falso ao mesmo tempo sob as mesmas circunstâncias.22 Craig ao analisar a existência do mal versus a 
existência de Deus realiza a seguinte declaração: 

À primeira vista, essas afirmações não são inconsistentes. Não há uma contradição explícita 
entre elas. Mas, se um ateu quer dizer que há alguma contradição implícita entre elas, ele deve 
presumir algumas premissas implícitas que serviriam para apresentar a contradição e torná-la 
explícita. No entanto quais são essas premissas?
Parece haver duas: (1) Se Deus é todo poderoso, então ele pode criar qualquer mundo que 
ele escolhe; (2) se Deus é todo bondoso, então ele preferiria um mundo sem o mal e não um 

16	 KELLER, Timothy. Caminhando com Deus em meio à dor e ao sofrimento. Tradução de Eulália Pacheco Kregness. São Paulo: Vida 
Nova, 2016, p. 109.

17	 HUME, David.  Diálogos sobre religión natural. ed. México, D.F: FCE - Fondo de Cultura Económica, 1979. 88 p. Disponível em: 
https://elibro.net/pt/ereader/fabapar/72057?page=66. Acesso em: 17 set. 2024, p. 88.

18	 MADUREIRA, Jonas. Inteligência humilhada. São Paulo: Vida Nova, 2017, p. 91.
19	 MADUREIRA, 2017, p. 88.
20	 SAYÃO, 2012, p. 17-19.
21	 SAYÃO, 2012, p. 19.
22	 KELLER, 2016, p. 111.



87

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O 
CONSOLO EM MEIO A AFLIÇÃO  |  Lidiane Santana da Silva e Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

mundo com o mal.23

Afonso argumenta que a primeira premissa não é necessariamente verdadeira, pois Deus não poderia 
criar um mundo em que as pessoas livres são obrigadas a fazer escolhas.24 Assim, a primeira premissa 
perde credibilidade, o que automaticamente afeta a segunda. Caso a segunda premissa fosse considerada 
isoladamente, ainda apresentaria problemas devido à falta de um consequente lógico, que seria Deus optar 
por não criar o mundo. Isso levaria a outra análise, onde a premissa pode ser falsa ou a existência de Deus 
pode ser questionada. No entanto, o universo tem uma causa e não surgiu do nada.

Com esta mesma base de raciocínio Plantinga argumenta que “a existência do mal não é logicamente 
incompatível (mesmo num sentindo lógico mais amplo) com a existência de um Deus onipotente, 
onisciente e perfeitamente bom”.25 Plantinga faz diferença entre a teodiceia e a defesa da existência de 
Deus, em seu livro “God, Freedom, and Evil”26 onde a primeira tenta explicar os motivos de Deus para a 
existência do mal, com o objetivo de levar seus ouvintes a aceitarem esta argumentação, movimento este 
que estaria associado a uma visão de que Deus existe para fazer o homem feliz.

Já a defesa mostra que a existência do mal não é prova contra a existência de Deus, e um exemplo 
dessa defesa é a permissão do sofrimento em busca do bem, semelhante ao tratamento doloroso feito por 
um médico com o objetivo de cura. Nietzsche afirmava: “O que não me mata torna-me mais forte”.27 Esta 
mesma linha de raciocínio é também compreendida por Agostinho em Confissões, quando ao retratar 
sua infância percebe Deus usando a coação dos pais para que estudasse como forma de corrigi-lo, porém 
naquele momento só os via como sendo maus para com ele.28

Desta maneira, pode-se inferir que não há contradição na crença cristã, mas sim uma “antinomia”, 
conforme afirma Packer.29 A dificuldade em compreender como as três proposições levantadas séculos 
atrás por Epicuro funcionam é a limitação humana de entender este processo de coexistência, o que é 
diferente de uma contradição em que uma proposição tem a capacidade de anular a outra. Portanto se 
Deus é infinitamente mais poderoso do que nós mortais limitados, Ele também possui infinitamente mais 
conhecimento para permitir a existência do mal, o fato de não temos capacidade de compreender algo não 
significa que Deus também não o tenha, pensar desta forma é se colocar no mesmo patamar de Deus, esta 
limitação deveria gerar um sentimento de dependência de Deus.30

No entanto quem realiza este tipo de questionamento, não o faz por questões filosóficas, na maioria 
das vezes são por questões sentimentais, movidos pela angústia. Keller afirma que aqueles que tem sua fé 
enfraquecida no momento de sofrimento, é por ter um pressuposto moral de que Deus deixou de agir 
de forma correta e por isso o mal veio a atingi-los. Isso é expresso muitas vezes através da frase: “Não 
acredito num Deus que permite uma coisa dessas”.31 Abraham Heschel declara “que o mal não é o problema 
fundamental do ser humano, mas sim a sua relação com Deus”.32

E refletir sobre o mal em uma sociedade que luta hoje para manter sua capacidade cognitiva é algo 
ainda mais desafiador, sem o qual é inviável compreender estas reflexões e pensar no consolo. A sociedade 
pós-moderna vive em um ritmo cada vez mais acelerado em que o volume de informações é infinitamente 

23	 CRAIG, Willian Lane. Apologética para questões difíceis da vida. Tradução de Heber Carlos de Campos. São Paulo: Vida Nova, 2010, 
p. 81.

24	 AFONSO, Marcelo Santiago de Morais. A experiência do Sofrimento e do Mal no mundo nega a existência de Deus? Revista Batista 
Pioneira, Ijuí, v.12, n.1, p. 84-90, jun. 2023, p. 88-89.

25	 PLANTINGA, Alvin. Knowledge and Christian Belief. Michigan: Eerdmans, 2015, p. 129.
26	 PLANTINGA, Alvin. God, Freedom, and Evil. Michigan: Eerdmans, 1989, p. 9-29.
27	 NIETZSCHE, Friedrich.  Crepúsculo dos ídolos. [S. l.]: Simplíssimo, 2022. 90 p. Disponível em: https://elibro.net/pt/ereader/

fabapar/257935?page=5. Recuperado de: 17 set. 2024, p.5.
28	 HIPONA, 2012, p. 67.
29	 Apud MADUREIRA, 2017, p. 132.
30	 KELLER, 2016, p. 122.
31	 KELLER, 2016, p. 130.
32	 Apud SAYÃO, 2012, p. 34.



88

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O 
CONSOLO EM MEIO A AFLIÇÃO  |  Lidiane Santana da Silva e Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

maior do que um indivíduo tem condições de consumir. 
Bauman e Donskiz afirmam que as mídias estão em um formato que destrói o nível de atenção 

de seus usuários com seus vídeos de 7 a 15 segundos, e que acabam com a memória e sensibilidade da 
população, que tem perdido com isso a capacidade de analisar criticamente a si e ao mundo ao seu redor 
em um repertorio que “tem treinado seus espectadores a assistirem sem compreender e a ouvirem sem 
avaliar; a consumirem informação sem pretender ou esperar encontrar seu significado, suas causas ou 
consequências”.33 A maioria das notícias tratam de violência e desastres, que o mal pode ser observado nos 
mais diversos locais do mundo. 

O filósofo e teólogo Byung-Chul Han afirma que cada período da história possui uma enfermidade 
que a castiga e o século XXI tem seu início marcado por doenças neuronais como a depressão, transtorno 
de déficit de atenção com síndrome de hiperatividade (TDAH), Transtorno de personalidade limítrofe 
(TPL) ou a Síndrome de Burnout (SB).34 Refletindo uma sociedade onde as definições claras do passado 
foram substituídas por relativismo, afetando a compreensão do mal e de Deus. Han reflete sobre como 
a exposição nas redes sociais transforma as pessoas em mercadorias, destruindo assim as relações com o 
outro.35

O que é possível compreender neste momento é que o abandono da fé e a descrença em Deus não 
resolve o problema do mal, como afirmou Martin Luther King Jr.36 se não houvesse uma lei definindo a 
justiça não haveria também como determinar o que é injusto, e o mal seria algo natural. De acordo com 
Lewis, a dificuldade em conciliar a existência de um Deus amoroso com o sofrimento, reside na falta de 
compreensão da palavra amor, que tem a capacidade de perdoar as faltas, porém isso não anula o desejo de 
que elas sejam extraídas.37 O autor ainda declara: “O grande espírito que você invocou tão levianamente, o 
“Senhor de aspecto terrível”, está presente: não uma benevolência senil que de modo sonolento deseja que 
você seja feliz de seu próprio modo”.38

Assim, ao refletir sobre o problema do mal e a existência de um Deus todo-poderoso e todo-
amoroso, pode-se concluir que a existência de um não anula o outro. A questão refere-se mais à relação e 
percepção individual de Deus do que à sua existência objetiva. Sem desconsiderar as limitações humanas 
na compreensão plena de Deus, a Bíblia oferece uma visão sobre como o pecado age como combustível 
para o mal, Agostinho afirmou que este leva o homem a hábitos violentos que os prendem por terem 
inicialmente se deixado levar pela vontade.39

É só através da condução do Espírito Santo por meio dos ensinamentos bíblicos que se pode vencer 
um cenário tão caótico e desestimulante. Como bem relembra Madureira, o apontamento de Tomas 
de Aquino, “a crença do cristão em um Deus bondoso e onipotente não é fruto de pura intelecção, mas 
sobretudo da ação interna do Espírito”.40 É possível a um cristão passar pela fornalha do sofrimento, ao se 
deparar com os princípios fundamentais existentes nas escrituras, aspecto este que será tratado na próxima 
sessão.

2. O QUE A BÍBLIA ENSINA SOBRE O SOFRIMENTO?
O Salmo 30.5b declara: “o choro pode durar toda a noite, mas a alegria vem com o amanhecer”. 

Piper e Taylor ponderam que esta noite muitas vezes pode ser longa, tornando indispensável uma sólida 
33	 BAUMAN; DONSKIZ, 2019, p. 54.
34	 HAN, Byung-Chul. Sociedade do Cansaço. Tradução de Enio Paulo Giachini. 2.ed. Rio de Janeiro: Vozes, 2019, p. 7.
35	 HAN, 2019, p. 67.
36	 KING JR, Martin Luther. Letters to a Birmingham Jail: A response to the words and dreams of Dr. Martins Luther King Jr. Editado por 

Bryan Loritts. Editora: Moody, 2013. E-book, p. 23.
37	 LEWIS, C. S. O problema da dor. Tradução de Francisco Nunes. Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2021, p. 59.
38	 LEWIS, 2021, p. 57.
39	 HIPONA, 2012, p. 270.
40	 MADUREIRA, 2017, p. 93.



89

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O 
CONSOLO EM MEIO A AFLIÇÃO  |  Lidiane Santana da Silva e Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

teologia para atravessá-la.41 A Bíblia em Romanos 3.23, afirma que, em decorrência do pecado, todos 
carecem da glória de Deus. Nos primeiros capítulos de Gênesis, há o relato de Deus criando o mundo 
com planejamento e essencialmente bom, mas esse cenário muda a partir do capítulo 3, com a entrada do 
pecado no mundo. Keller assevera que no instante em que o homem deixou de servir a Deus para servir 
a si mesmo, o mundo se tornou imperfeito.42 Com esse afastamento, o homem se torna autocentrado e, 
conforme destaca Lewis, é a partir daí que orgulho, ambição, inveja, o desejo de ser amável a seus próprios 
olhos e de deprimir e humilhar todos os outros, passaram a ser as atitudes mais comuns.43 Como resultado, 
o homem deve assumir algumas das responsabilidades por esses males.44 

Neste contexto, o mal ganha espaço e o sofrimento surge, trazendo juízo e a possibilidade de 
arrependimento. Kierkegaard afirma que o arrependimento só é possível ao sujeito que vivencia o desespero 
e compreende sua condição.45 O sofrimento pode revelar que o maior inimigo de uma pessoa pode ser ela 
mesma, como bem descrito pelo apóstolo Paulo em Romanos 7.19 “Quero fazer o bem, mas não faço. Não 
quero fazer o que é errado, mas, ainda assim, o faço”. Piper e Taylor, afirmam que o sofrimento pode revelar 
o pior que há dentro de uma pessoa e é nesse momento que Deus trabalha no indivíduo (Sl 119.67).46 
Já Madureira assegura que rupturas e sofrimentos são escolhas necessárias, aos que querem obedecer ao 
Senhor, pois a obediência é um ataque ao desejo natural (Gl 5.17; Jr 4.22).47 

Sayão infere que a autorização divina para ocorrência do mal informa algo da parte de Deus, levando 
o indivíduo a percepção do sagrado.48 Kierkegaard reforça a necessidade da revelação divina para que o 
homem tome ciência do pecado, “mostrando-lhe que ele não está em não compreender o justo, mas em não 
querer compreendê-lo, em não querer o justo”.49 Essa compreensão entre o que é justo e a recusa em agir com 
justiça pode ser exemplificada pelo livro de Oséias, especialmente no capítulo 8, que retrata Deus trazendo 
juízo sobre o povo de Israel por cair no pecado da idolatria, com o objetivo de levá-los ao arrependimento 
(Os 14.1s). Encarar o sofrimento como um mecanismo para gerar arrependimento e reconciliação com o 
divino pode fazer com que o indivíduo o veja como algo positivo a ser buscado. No entanto, Lewis contesta 
essa ideia, afirmando que o sofrimento em si não é bom; o que é bom é a submissão à vontade de Deus e os 
atos de misericórdia gerados por um indivíduo que sofre e se arrepende ao ser confrontado.50 

Mas o que dizer dos casos de injustiça? Rutledge, afirma que a negligência de grupos vulneráveis 
recebe atenção significativa dos escritores bíblicos, que vão das acusações de Amós às atitudes de mulheres 
ricas de seu tempo (Am 4.1), ao pranto de Jesus em sua profecia sobre Jerusalém (Lc 13.34) até a exortação 
de Tiago a uma igreja local (Tg 2.2-8).51 Esses exemplos de textos que abordam a injustiça denunciam que 
algo não está certo e conclamam seus ouvintes à mudança. Martin Luther King Jr. em “Cartas de uma 
prisão de Birmingham”, ao refletir sobre o rótulo de extremista que recebeu de alguns críticos, recorre às 
escrituras e, ao encontrar consolo, escreve:

Não foi Jesus um extremista por amor: “Ame seus inimigos, abençoe os que o amaldiçoam, 
faça o bem aos que o odeiam e ore por aqueles que o maltratam e perseguem.” Não foi Amós 
um extremista por justiça: “Que a justiça role como as águas e a retidão como um ribeiro 
sempre crescente.” [...] Portanto, a questão não é se seremos extremistas, mas que tipo de 

41	 PIPER, John; TAYLOR, Justin. Sofrimento e a soberania de Deus: confiança e conforto para o cristão. Tradução de Heloísa Cavallari. 
2.ed. São Paulo: Cultura Cristã, 2018, p. 174.

42	 KELLER, Timothy. A fé na era do ceticismo: como a razão explica Deus. Tradução de Regina Lyra. São Paulo: Vida Nova, 2015, p. 197.
43	 LEWIS, 2021, p. 102.
44	 CRAIG, 2010, p. 105.
45	 KIERKEGAARD, Soren. O desespero humano. São Paulo: Lebooks, 2021. E-book, p. 79.
46	 PIPER; TAYLOR, 2018, p. 159.
47	 MADUREIRA, 2017, p. 122.
48	 SAYÃO, 2012, p. 76.
49	 KIERKEGAARD, 2021, p. 120.
50	 LEWIS, 2021, p. 139.
51	 RUTLEDGE, Fleming. A crucificação: entendendo a morte de Jesus Cristo. Tradução de Elissamai Bauleo. Rio de Janeiro: Thomas 

Nelson Brasil, 2023, p. 80.



90

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O 
CONSOLO EM MEIO A AFLIÇÃO  |  Lidiane Santana da Silva e Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

extremistas seremos. Seremos extremistas por ódio ou por amor? Seremos extremistas pela 
preservação da injustiça ou pela extensão da justiça? [...] Jesus Cristo, foi um extremista por 
amor, verdade e bondade, e assim se elevou acima de seu ambiente. Talvez o Sul, a nação e o 
mundo estejam em urgente necessidade de extremistas criativos.52

É possível observar, pelos exemplos acima, que situações de injustiça podem despertar os indivíduos 
a tomar atitudes que visem combatê-la, mesmo que a princípio isso acarrete um acréscimo de sofrimento. 
Keller argumenta que pessoas que perderam entes queridos batalham pela alteração de leis e pela promoção 
de mudanças sociais, pois creem que a injustiça deve ser reverter em uma justiça superior ao mal que seus 
familiares sofreram, como forma de trazer consolo. Por outro lado, o mal advindo da injustiça pode gerar 
um efeito oposto no indivíduo que sofre: a apatia.53 A filósofa e escritora francesa Simone Weil descreve que 
em casos de infortúnio, este tem o poder de gerar no indivíduo um estado de endurecimento e desespero 
no fundo da alma. Essa angústia pode se intensificar caso se acredite na teologia da retribuição.54 Madureira 
aponta que essa foi a luta de Jó, que questionou a teologia que assegurava que Deus cobre de bençãos os 
bons e de castigos os maus.55

Costa explica que as ideias de riqueza e felicidade plena estavam associadas à aprovação de Deus de 
acordo com a sabedoria da época.56 No entanto, a história de Jó desconstrói essa sabedoria, tornando a 
leitura deste livro difícil, segundo Martins, pois é complicado ver Deus permitindo que o sofrimento atinja 
Seus filhos.57 No capítulo 1, versículos 9 a 11, há o argumento de Satanás, que, atuando como opositor, 
questiona se a integridade de Jó se manteria se lhe fossem retirados seus bens, família e saúde. Segundo 
Costa, essa questão visa colocar “em cheque” o relacionamento de Jó com Deus. Ao receber permissão 
divina, Satanás começa a afetar tudo o que Jó possuía, tirando-lhe os bens, matando seus filhos e destruindo 
sua saúde. Contudo, Jó permanece fiel a Deus e o adora.58 Martins conclui que Jó teve a capacidade de 
adorar em meio à dor, pois compreendeu que o que possuía não era seu, mas do Senhor ( Jó 1.21).59

O autor destaca o contraste entre céu e terra, pois enquanto no ambiente celestial Jó é declarado 
justo, na terra sua esposa declara que não vale a pena ser íntegro, e seus amigos julgam que sua situação 
resulta de pecado. Martins reflete que nem sempre as pessoas próximas serão fonte de consolo; muitas 
vezes, podem ser usadas por Satanás para trazer mais sofrimento.60 Já Nascimento, ao pensar nas atitudes 
dos amigos de Jó, percebe que muitas vezes é mais importante está disposto a ouvir o que sofre, do que 
tentar exortá-lo por suas palavras uma vez que a resposta que a pessoa procura pode não vir nem mesmo 
da parte de Deus.61

Isso demonstra que o importante é a atitude do indivíduo em relação a Deus e não a obtenção de 
todas as respostas. Em outros livros bíblicos, essa ausência de compreensão do porquê do mal também se 
manifesta. Sayão destaca que, no livro de Habacuque, o profeta também não obteve todas as respostas, 
permanecendo, em parte, um mistério a relação de Deus com o mal, devido ao fato de o homem não 
possuir pleno conhecimento de Deus.62 Ryken, ao realizar um estudo expositivo sobre o livro de Eclesiastes, 
observa que o autor convida o leitor a confrontar os questionamentos da vida. Nesse processo, embora o 

52	 KING JR, 2013, p. 29.
53	 KELLER, 2015, p. 50.
54	 WEIL, Simone. Espera de Deus: cartas escritas de 19 janeiro a 26 de janeiro de maio de 1942. Tradução de Karin Andrea de Guise. Rio de 

Janeiro, 2019, p. 73.
55	 MADUREIRA, 2017, p. 96.
56	 COSTA, Flávia Luíza Gomes. O Livro de Jó: uma catequese para um povo fracassado em sua esperança. Revista de Cultura Teológica, 

v.19, n.73, p.129-147, jan/mar, 2011, p. 136.
57	 MARTINS, Yago. Esse Deus é meu diabo: reflexões e aplicações práticas da mensagem de Jó 1-10. Rio de Janeiro, 2023, p. 16.
58	 COSTA, 2011, p. 137.
59	 MARTINS, 2023, p. 44.
60	 MARTINS, 2023, p. 76.
61	 NASCIMENTO, Lucas Merlo. Jó: uma abordagem para a Pastoral. Revista Batista Pioneira. Rio Grande do Sul, v.12, n.2, p 97-106, dez. 

2023, p. 104.
62	 SAYÃO, 2012, p. 104.



91

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O 
CONSOLO EM MEIO A AFLIÇÃO  |  Lidiane Santana da Silva e Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

leitor não obtenha todas as respostas, aprende a confiar em Deus. Além disso, Ryken afirma, com base no 
capítulo 8, versículo 17, que o sábio chega à conclusão de que a vida é desgastante e que “é impossível saber 
com certeza o que Deus está fazendo no mundo”.63 Caso surja alguém que sustente uma posição contrária 
a essa afirmação, conclui-se que essa pessoa estaria mentindo.

Nada foge do controle de Deus, como sabiamente afirma o salmista no Salmo 139. Keller apresenta 
outros atributos de Deus que, além de consoladores, devem trazer confiança para aqueles que sofrem. O 
autor o destaca como soberano e livre (Sl 115.3), que não pode mentir nem quebrar uma promessa (Nm 
23.19; Tt 1.2), que não tenta ninguém (Tg 1.13), e nem nega ou contradiz Seu caráter totalmente justo 
e santo (2Tm 2.13; 1Pe 1.16).64 Nicodemus infere que, nos momentos de sofrimento, o cristão aprende a 
orar, esperar e resignar-se diante de Deus, além de valorizar a paz, a saúde e a alegria, que ficam esquecidas 
quando tudo está bem. Outro aspecto importante ressaltado pelo autor é que o indivíduo que enfrenta o 
sofrimento mantendo sua confiança em Deus torna-se capacitado para ensinar aos outros como lidar com 
essas situações.65

O patriarca Abraão, em Gênesis 22, ao atender ao chamado de Deus para sacrificar seu filho Isaque, 
torna-se um exemplo de fé e confiança em um momento de provação. Bonhoeffer vê este episódio como 
um processo de rompimento em que Abraão teria condições de compreender que a promessa dependia 
exclusivamente de Deus e não de seu filho Isaque.66 Para Agostinho, quando o Anjo interrompe o sacrifício 
e declara no versículo 12: “Não lhe faça mal algum. Agora sei que você teme a Deus de fato”, é esclarecido 
que não se tratava de algo que Deus não sabia, mas sim de revelar ao patriarca até que ponto a obediência 
de Abraão iria.67 O que se pode inferir com os casos apresentados é que o sofrimento pode levar uma pessoa 
ao amadurecimento. Keller escreve que “muitas pessoas são obrigadas a admitir que a maior parte do que 
realmente precisavam para alcançar o sucesso na vida lhes chegou por meio das experiências mais difíceis 
e dolorosas”.68

Spurgeon em um de seus sermões afirmou que a maior parte dos homens vê sua fé crescer em 
momentos de dificuldade e não em dias felizes e ensolarados.69 Bibo afirma que Jesus não morreu para 
que as pessoas se sentissem bem, salvas e livres de frustrações e decepções, mas para serem salvas e servas, 
livres de seus pecados.70 Craig afirma que o propósito da vida não é a felicidade, mas sim a busca pelo 
conhecimento de Deus, e que o ser humano está em constante rebelião por sua falta de conhecimento 
do Criador. Traz como exemplo a figura do apóstolo Paulo, que impressiona por sua resiliência diante de 
tantas adversidades, fato possível por sua compreensão profunda da glória de Deus (2Co 4.16-18), que é 
tão grandiosa que não pode ser comparada com os sofrimentos terrenos.71

Entretanto, de todos os sofrimentos mencionados nos textos bíblicos, nada se compara ao 
sofrimento de Cristo na cruz, como expressa Nicodemus: “Na cruz, Cristo sofreu literalmente o inferno 
por nós”.72 Rutledge lembra que a crucificação, como meio de execução, tinha como objetivo desumanizar 
sua vítima de forma sistemática.73 Ao pensar no clamor de Jesus na cruz, Piper e Taylor afirmam que essa 

63	 RYKEN, Philip Graham. Estudos bíblicos expositivos em Eclesiastes. Tradução de Markus Hediger. São Paulo: Cultura Cristã, 2017, p. 
308.

64	 KELLER, 2016, p. 116.
65	 NICODEMUS, Augustus. Cristianismo descomplicado: questões difíceis da vida cristã de um jeito fácil de entende. São Paulo: Mundo 

Cristão, 2017, p. 86.
66	 BONHOEFFER, Dietrich. Discipulado. Tradução de Murilo Jardelino e Clélia Barqueta. São Paulo: Mundo Cristão, 2016, p. 74.
67	 HIPONA, Agostinho. A Cidade de Deus: Parte II (Livros XI a XXII). Petrópolis: Vozes, 2017. 734 p. Disponível em: https://elibro.net/

pt/ereader/fabapar/206461?page=320. Acesso em: 26 set. 2024, p.734.
68	 KELLER, 2015, p. 43.
69	 SPURGEON, Charles Haddon. Lições para os de pouca fé. São Paulo: Legado dos Reformadores, 2023. E-book, p. 30.
70	 BIBO, Rodrigo. O Deus que destrói sonhos. Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2021, p. 32.
71	 CRAIG, 2010, p. 93.
72	 NICODEMUS, 2017, p. 87
73	 RUTLEDGE, 2023, p. 65.



92

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O 
CONSOLO EM MEIO A AFLIÇÃO  |  Lidiane Santana da Silva e Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

não era apenas uma expressão emocional, mas também uma referência ao Salmo 22, que leva a alusão ao 
sofrimento e esperança que é encontrada em Jesus Cristo.74 Keller assevera que só o cristianismo afirma que 
Deus se tornou homem na pessoa de Jesus Cristo e experimentou “desespero, rejeição, solidão, pobreza, 
perda, tortura e prisão” para remir os pecados da humanidade e para que um dia o mal e o sofrimento 
desapareçam, conforme descrito em Apocalipse 21.3s.75 Rutledge descreve que para os que sofrem é 
reconfortante conhecer a promessa que existe no livro de Apocalipse, que atesta de forma esplendida que 
todo o mal será destruído.76

Por outro lado, para aqueles que não aceitam a mensagem da cruz, Spurgeon alerta: “Sem fé, é 
impossível agradar a Deus” (Hb 11.6). Se você não colocou sua confiança em Cristo, então Deus está 
zangado com você todos os dias.77 “Se o homem não se converter, afiará Deus a sua espada; já armou o 
arco, tem-no pronto” (Sl 7.12). Bibo enfatiza a necessidade de maturidade para compreender o que Jesus 
disse em Mateus 7.21-23, que apenas entrarão no reino dos céus aqueles que realmente fazem a vontade de 
Deus, vontade esta que é revelada através do estudo das Escrituras, que em grande parte é promovido ou 
pelo menos deveria ser pelas igrejas, o que nos leva a próxima sessão deste artigo.78

3. A IGREJA HOJE E O ENSINO A RESPEITO DO SOFRIMENTO
No Novo Testamento, a palavra utilizada para igreja é “ekklesia”, que significa “chamada para fora”. 

De acordo com Lidório, esse significado remete a uma comunidade dinâmica enviada em missão. O autor 
ainda destaca que o termo aparece para referir-se à igreja local (1Co 1.2; Fm 2), ao conjunto das igrejas 
em uma região (Gl 1.2) e à igreja como um todo (Mt 16.18).79 Campos observa o apreço de Deus pela 
comunidade tanto no Antigo como no Novo Testamento, evidenciado pela relação entre o Pai, o Filho e o 
Espírito Santo desde a criação (Gn 1.2; Jo 1.2s) até a redenção da humanidade (Lc 1.26-35).80

Bonhoeffer afirma que um cristão precisa de outro, pois é escolhido por meio da pessoa de 
Cristo, que mantém a unidade do corpo.81 Campos recorda que Deus orienta seu relacionamento com 
o povo na entrega dos Dez Mandamentos e nas leis civis, que regulam as interações entre os membros da 
comunidade. Com estas afirmações e referências bíblicas, é possível identificar as expressões institucionais 
como facilitadoras no processo de aprendizado e desenvolvimento do relacionamento com Deus e com o 
próximo. Quanto à mensagem que a comunidade deve proclamar e viver, ela é apresentada por Jesus na 
Grande Comissão (Mt 28.18-20) e refere-se à proclamação do evangelho.82 De acordo com Bauman e 
Donskiz a mensagem é que somos todos pecadores, ou, em termos seculares, todos culpados, o que remete 
ao texto de Isaías 64.6a: “estamos todos impuros por causa do nosso pecado; quando mostramos nossos 
atos de justiça, não passam de trapos imundos”.83

Bibo destaca que, além da compreensão de que somos todos pecadores, o “Evangelho é Deus em 
direção à criação, com mãos cheias de sangue, trocando a coroa pela cruz!”84 e Rutledge reflete que tanto 
o Credo dos Apóstolos quanto o Credo de Nicéia não enfatizam as curas e ensinos de Jesus, mas, de 
forma extraordinária, falam de seu sofrimento: “Nascido da virgem Maria, sofreu sob Pôncio Pilatos, foi 

74	 PIPER; TAYLOR, 2018, p. 187.
75	 KELLER, 2015, p. 49.
76	 RUTLEDGE, 2023, p. 83.
77	 SPURGEON, 2023, p. 41.
78	 BIBO, 2021, p. 68.
79	 LIDÓRIO, Ronaldo.  Plantando igrejas. [S. l.]: Cultura Cristã, 2019. 277 p. Disponível em: https://elibro.net/pt/ereader/

fabapar/259122?page=15. Acesso em: 06 out. 2024, p. 15.
80	 CAMPOS, 2017, p. 194.
81	 BONHOEFFER, Dietrich. Vida em comunhão. Tradução de Vilson Scholz. São Paulo: Mundo Cristão, 2022, p. 15.
82	 CAMPOS, 2017, p. 198.
83	 BAUMAN; DONSKIZ, 2019, p. 41.
84	 BIBO, 2021, p. 93.



93

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O 
CONSOLO EM MEIO A AFLIÇÃO  |  Lidiane Santana da Silva e Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

crucificado, morto e sepultado”, o que remete ao homem de dores de Isaías 53.8.85 Keller afirma que Deus 
destrói o mal por meio da cruz; portanto, o sofrimento está no cerne da fé cristã, já que a dor que Ele sofreu 
foi plena de propósito.86

Martins, ao analisar as escrituras, compreende que o cristianismo não torna a vida do indivíduo mais 
fácil, e que suas dificuldades podem aumentar ao frequentar a igreja, pois o fiel será confrontado com os 
ensinamentos acerca do pecado e deve abandonar vícios, não se satisfazendo com luxúria, murmuração 
ou ira. O indivíduo trava uma luta contra si próprio, como bem afirmou o apóstolo Paulo em Gálatas 
5.87 Keller observa que, para os críticos do cristianismo, esta é uma religião desagregadora, uma vez que 
exige crenças específicas de seus membros.88 Já Nicodemus avalia que, mesmo diante das pressões, a igreja 
deve insistir em preservar as verdades trazidas pelo ensino bíblico, pois é essa palavra que livra muitos do 
caminho da iniquidade. No entanto, nem todas as igrejas mantêm a centralidade no ensino das Escrituras.89 
Piper e Taylor notam que algumas igrejas não têm investido no aprofundamento da palavra, “diante do 
peso avassalador e da seriedade da Bíblia”, optam por uma versão mais leve e voltada ao entretenimento, o 
que as torna irrelevantes em relação ao mal e ao sofrimento.90

Essas igrejas se encaixam no perfil de determinados indivíduos que anseiam por auxílio em momentos 
de aflição. Contudo, conforme descreve Kierkegaard, é um indivíduo que sofre e deseja ser auxiliado à 
sua maneira. Assim, o consolo é celebrado quando ocorre de acordo com sua vontade; no entanto, essa 
celebração se esvai quando envolve a obrigação de ceder e renunciar ante ao próximo ou ao divino, levando 
muitas vezes o indivíduo a preferir manter-se na situação em que se encontra.91 É neste contexto de desejo 
por satisfação de anseios humanos que surge, como bem descreve Nicodemus, a teologia da prosperidade, 
que ensina que Deus deseja ver o indivíduo “rico, próspero, bonito, saudável, que esteja sempre em 
primeiro lugar, que não lhe falte nada”.92 Nesta teologia, conforme destaca o autor, o cristão é orientado ao 
materialismo e ao egoísmo. 

Todavia, é importante ressaltar que ao cristão não há aqui uma orientação para que busque uma vida 
de sofrimento por si só. Conforme destaca Rutledge, é responsabilidade do cristão aliviar a dor do outro 
e não evitar o sofrimento quando este ocorre por causa do amor ou da justiça (Mt 5.10), alicerçados no 
exemplo de Cristo na cruz.93 Por isso, Nicodemus alerta que o erro da teologia da prosperidade é ensinar 
que o indivíduo tem aprovação de Deus se possui prosperidade financeira, o que, conforme já exposto 
na segunda seção deste artigo, não tem base bíblica.94 Ruppenthal Neto apresenta que essa mensagem 
positivista leva à autoagressão, pois, se o indivíduo pode tudo e não consegue, é levado a questionar se “não 
tem fé suficiente, ou está em pecado, ou então não é um dos escolhidos”.95

Esse tipo de teologia tem contribuído para o crescimento do grupo dos desigrejados. Campos 
descreve que são pessoas que deixaram de congregar em uma igreja e passaram a criticá-la por motivos que 
vão da decepção com as promessas não cumpridas proferidas em nome de Deus até a aversão aos maus 
comportamentos de líderes e às práticas e ensinamentos questionáveis, incluindo também aqueles que 
compreendem que a institucionalização da igreja traz prejuízos à fé.96 Esse grupo chamou a atenção pela 

85	 RUTLEDGE, 2023, p. 47.
86	 KELLER, 2016, p. 202.
87	 MARTINS, 2023, p. 111.
88	 KELLER, 2015, p. 58.
89	 NICODEMUS, 2012, p. 58.
90	 PIPER; TAYLOR, 2018, p. 14.
91	 KIERKEGAARD, 2021, p. 93.
92	 NICODEMUS, 2017, p. 94.
93	 RUTLEDGE, 2023, p. 44.
94	 NICODEMUS, 2012, p. 104.
95	 RUPPENTHAL NETO, 2024, p. 12.
96	 CAMPOS, 2017, p. 26.



94

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O 
CONSOLO EM MEIO A AFLIÇÃO  |  Lidiane Santana da Silva e Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

primeira vez no censo de 2010 realizado pelo Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística.97 Isso porque 
durante o censo, observou-se um crescimento exponencial do número de evangélicos no país de 15,4% em 
2000 para 22,2% em 2010, sendo que este grupo é composto por: “60,0% eram de origem pentecostal, 
18,5% evangélicos de missão e 21,8%, evangélicos não determinados”, o último grupo corresponde a 4,83% 
da população brasileira e ficou popularmente conhecido pelo neologismo de desigrejados.

No que se refere à teologia da prosperidade, ela tem como base uma compreensão em nosso 
entendimento equivocada e até mesmo distorcida de textos bíblicos, como, por exemplo, Filipenses 4.13, 
utilizado por pregadores da prosperidade para ensinar que os fiéis “podem” ter tudo o que quiserem por 
serem de Cristo. Porém, como bem orienta Ruppenthal Neto, o autor desta carta não se refere à obtenção 
de bens ou sucesso, mas sim à capacidade de passar por qualquer situação, seja de aflição ou alegria, por 
estar submisso à vontade de Deus, o que é facilmente compreendido em uma leitura completa do texto.98 
Outro exemplo é apresentado por Nicodemus em relação ao texto de Malaquias 3.10, que teólogos da 
prosperidade aplicam afirmando que, para serem prósperos e abençoados, os fiéis devem dar o dízimo. 
Contudo, como o autor destaca, não é isso que o texto ensina, pois não se trata de barganhar com Deus, 
mas de um chamado à obediência e a uma vida de retidão, conforme descrito no versículo 7; caso contrário, 
não importará o quanto a pessoa oferte.99

Contudo, não se pode afirmar que igrejas que não praticam a teologia da prosperidade sejam perfeitas 
ou que não tenham desigrejados que saíram de seu meio. Conforme destaca Ruppenthal Neto, a igreja é 
composta por pessoas falhas e existe para que essas pessoas possam melhorar em seus relacionamentos 
durante o processo de ajuda mútua, a partir da visão de um Deus que é perfeito.100 Bonhoeffer destaca que, 
a partir do desenvolvimento da comunhão cristã, o sujeito é levado a experimentar decepções em relação 
ao outro e a si mesmo. O que ainda de acordo com o autor é importante, pois, ao passar por decepções, 
o indivíduo tem a oportunidade de desfazer visões idealizadas que geram altivez e o levam a exigir de si 
e do outro a materialização do que idealizou: “esse indivíduo aparece em meio à comunhão dos cristãos 
como alguém que faz exigências. Promulga uma lei própria e de acordo com ela julga os irmãos e o próprio 
Deus”.101

Campos relembra que as cartas de Paulo foram escritas para tratar de problemas enfrentados pelas 
igrejas, que, nesse contexto comunitário, lidaram com “desordem litúrgica e imoralidade (Corinto), heresia 
(Colossos), legalismo (Galácia) e agitação escatológica (Tessalônica)”. Esses problemas traziam consigo 
situações de desconforto e sofrimento no seio da comunidade, mas também geravam oportunidades de 
atuação segundo as orientações do apóstolo Paulo, como exemplificado em Colossenses 3.13, Efésios 4.2 
e Gálatas 6.1.102 Bonhoeffer, refletindo sobre esses versículos, declara: “assim como Cristo nos carregou e 
nos aceitou como pecadores, podemos, na sua comunhão, carregar e aceitar pecadores na comunidade de 
Jesus Cristo, por meio do perdão dos pecados”.103

Ainda Ruppenthal Neto, com base em Mateus 16.24, afirma que os cristãos são convidados a negar-
se a si mesmos por amor a Deus e ao próximo.104 Bibo assevera que a vida com Cristo envolve a morte 
do ego, para viver uma nova vida com significado (Ec 12.13).105 Madureira, ao analisar os lamentos nos 
salmos e de Jesus, percebe que esses não são compostos de blasfêmias e reclamações contra Deus, mas 
apresentados com amor, fé e adoração, nos quais o indivíduo reconhece o Senhor como seu Deus e expressa 

97	 IBGE, 2023, não paginado.
98	 RUPPENTHAL NETO, 2024, p. 12.
99	 NICODEMUS, 2012, p. 100.
100 RUPPENTHAL NETO, 2024, p. 23.
101 BONHOEFFER, 2022, p. 21.
102 CAMPOS, 2017, p. 242.
103 BONHOEFFER, 2022, p. 98.
104 RUPPENTHAL NETO, 2024, p. 18.
105 BIBO, 2021, p. 34.



95

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O 
CONSOLO EM MEIO A AFLIÇÃO  |  Lidiane Santana da Silva e Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

seu sentimento de abandono.106 Martins, ao considerar o exemplo de Jó, afirma que “o crente maduro, 
muitas vezes, vai chorar, sofrer, pensar em morrer, querer nunca ter existido, e nem por isso deixará de ser 
um crente maduro”.107

Nicodemus lembra que não é pecado questionar a Deus quando as coisas não vão bem; o problema 
está na forma como esse questionamento é realizado. O autor percebe que as pessoas, assim como o povo 
de Israel no tempo do profeta Malaquias, não querem realmente saber de Deus ou do evangelho e, por isso, 
levantam questionamentos como obstáculos que, em grande parte, visam manter escondidos os motivos 
pelos quais não se submetem a Deus.108 Keller observa que as críticas frequentemente feitas à igreja surgem 
da autocritica do cristianismo, baseadas em erros e/ou omissões na aplicação correta das verdades bíblicas.109

Em Mateus 13.52, Jesus afirma: “Todo mestre da lei que se torna discípulo no reino dos céus é como 
o dono de uma casa que tira do seu tesouro verdades preciosas tanto novas quanto velhas”. Aqui, trata-se 
do conhecimento da lei e de seu compartilhamento, que é possível no ambiente de comunhão. Contudo, 
longe de ser uma atitude meramente humana, essa ação é direcionada pelo Espírito Santo, conforme ressalta 
Campos, ao observar a aplicação dos dons ministeriais na igreja, exercida de acordo com a distribuição feita 
pelo Espírito Santo (1Co 12.4-31 e Ef 4.11). Esse Espírito concede sabedoria (1Jo 2.27 e 1Co 2) para que 
os fiéis possam atuar como os bereanos de Atos 17, que ouviam a pregação de Paulo e confrontavam seus 
ensinamentos com as escrituras.110 Essa atitude é necessária ainda hoje para discernir se a igreja à qual o 
indivíduo pertence apresenta um ensino correto das escrituras, o que nos leva a algumas reflexões finais 
acerca deste artigo.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
O mal, longe de ser um fenômeno exclusivo da sociedade contemporânea, tem causado sofrimento e 

impulsionado suas vítimas a buscarem consolo por meio de sua compreensão e superação. 
Diante desse cenário, esta pesquisa, respondeu à questão como os ensinamentos bíblicos sobre 

o sofrimento contribuem para o consolo e quais as consequências da ausência desse ensino entre os 
que sofrem? O trabalho foi dividido em três seções. A primeira seção abordou a existência de Deus, o 
sofrimento e o problema do mal. Com o apoio de estudiosos como William Lane Craig e Alvin Plantinga, 
compreende-se que o mal e o sofrimento não tornam impossível a existência de um Deus onipotente, 
onisciente e benevolente. Trata-se de uma antinomia que o ser humano, em sua imperfeição, não consegue 
compreender plenamente em relação a um Deus perfeito. O conflito reside no grau de entendimento do 
Divino, conforme Ele se revelou nas escrituras e na relação de cada indivíduo com Deus. 

A segunda seção apresentou ensinamentos bíblicos sobre o sofrimento, começando com a introdução 
do mal no mundo, decorrente do pecado humano, conforme Gênesis 3. A natureza pecaminosa inclina o 
homem a satisfazer desejos egoístas, mas, ao caminhar com Deus (Sl 119.67), pode superá-los. Em Oséias, 
o sofrimento é utilizado por Deus para gerar arrependimento. Em textos que abordam a injustiça, como no 
livro de Amós, os cristãos são convocados a não se calarem e a lutarem por mudanças. Histórias como as de 
Jó e o quase sacrifício de Isaque ilustram o sofrimento como uma forma de revelar o grau de relacionamento 
com Deus, não porque o Divino ignore o que ocorrerá, mas porque o ser humano descobre seu verdadeiro 
vínculo com Ele. Além disso, Timothy Keller apresenta uma série de versículos que destacam os atributos 
de Deus, os quais proporcionam consolo, quando não se tem todas as respostas do porquê do sofrimento 
em determinadas situações. A sessão foi concluída com a paixão de Cristo, que demonstra sua compreensão 
profunda do que é sofrer.

106 MADUREIRA, 2017, p. 136.
107 MARTINS, 2023, p. 112.
108 NICODEMUS, 2012, p. 106.
109 KELLER, 2015, p. 84.
110 CAMPOS, 2017, p. 214.



96

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O 
CONSOLO EM MEIO A AFLIÇÃO  |  Lidiane Santana da Silva e Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

A terceira seção analisou os ensinamentos sobre o sofrimento na igreja. Jesus orienta o ensino do 
evangelho em Mateus 28.18-20; no entanto, algumas igrejas adotam um evangelho que ignora a cruz e o 
sofrimento, resultando em distorções que geram indivíduos feridos, os chamados “desigrejados”. Esse grupo 
inclui aqueles que conheceram o evangelho completo, mas se recusam a seguir o ensino que implica tomar 
a cruz, como Cristo. Embora o tema não tenha sido esgotado, o trabalho atingiu objetivos relacionados 
à compreensão das razões do sofrimento à luz da Bíblia, identificação de posturas bíblicas adequadas e 
análise das consequências da falta de ensino sobre o tema na igreja. A hipótese inicial sobre a falta de 
conhecimento sobre Deus e o sofrimento à luz da Bíblia não se aplica a todas as situações, pois há igrejas 
que ministram sobre o sofrimento. No entanto, existem desafios, especialmente em combater distorções 
advindas da teologia da prosperidade e na comunicação do evangelho em um contexto de fragilidade na 
aprendizagem, refletindo as palavras de Paulo a Timóteo em 2 Timóteo 4.3s.

Por fim, futuras investigações poderão aprofundar a compreensão sobre o tema, aqui sugere-se 
pesquisas sobre: análises de como o ensino bíblico sobre o sofrimento e o mal é exposto em diferentes 
denominações; promoção de estudos interdisciplinares que reúnam teólogos, psicólogos e sociólogos 
para discutir as intersecções entre sofrimento, saúde mental e fé; além de pesquisa sobre a relação entre 
sofrimento e a ética, discutindo como os ensinamentos bíblicos podem guiar comportamentos éticos 
em tempos de crise. Essas pesquisas são essenciais para o consolo e fortalecimento daqueles que sofrem, 
permitindo que, assim como o salmista em Salmo 142, mantenham sua confiança no Senhor.

REFERÊNCIAS
AFONSO, Marcelo Santiago de Morais. A experiência do Sofrimento e do Mal no mundo nega a existência de 
Deus? Revista Batista Pioneira, Ijuí, v.12, n.1, p. 84-90, jun. 2023. 

BAUMAN, Zygmunt; DONSKIS, Leonidas. Mal líquido: vivendo num mundo sem alternativas. Tradução de 
Carlos Alberto Medeiros. Rio de Janeiro: Zahar, 2019.

BÍBLIA. Português. Bíblia on-line. NVT: Nova Versão Transformadora. 2021. Aplicativo. Disponível em: https://
www.bible.com. Acesso em: 23 set. 2024

BIBO, Rodrigo. O Deus que destrói sonhos. Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2021.

BONHOEFFER, Dietrich. Discipulado. Tradução de Murilo Jardelino e Clélia Barqueta. São Paulo: Mundo 
Cristão, 2016. 

BONHOEFFER, Dietrich. Vida em comunhão. Tradução de Vilson Scholz. São Paulo: Mundo Cristão, 2022.

CAMPOS, Idauro. Desigrejados: teoria, história e contradições do Niilismo Eclesiástico. Rio de Janeiro: BV 
books, 2017. 

COSTA, Flávia Luíza Gomes. O Livro de Jó: uma catequese para um povo fracassado em sua esperança. Revista de 
Cultura Teológica, v.19, n.73, p.129-147, jan/mar, 2011.

CRAIG, Willian Lane. Apologética para questões difíceis da vida. Tradução de Heber Carlos de Campos. São 
Paulo: Vida Nova, 2010.

HAN, Byung-Chul. Sociedade do Cansaço. Tradução de Enio Paulo Giachini. 2.ed. Rio de Janeiro: Vozes, 2019.

HIPONA, Agostinho. A Cidade de Deus: parte II (Livros XI a XXII). Petrópolis: Vozes, 2017. 734 p. Disponível 
em: https://elibro.net/pt/ereader/fabapar/206461?page=320. Acesso em: 26 set. 2024

HIPONA, Agostinho. Confissões. Tradução de Frederico Ozanam Pessoa de Barros. Rio de Janeiro: Nova Fron-
teira, 2012.



97

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O 
CONSOLO EM MEIO A AFLIÇÃO  |  Lidiane Santana da Silva e Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

HUME, David. Diálogos sobre religión natural. México: Fondo de Cultura Económica, 1979. 88 p. Disponível 
em: https://elibro.net/pt/ereader/fabapar/72057?page=66. Acesso em: 17 set. 2024.

IBGE. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística: Censo 2010: número de católicos cai e aumenta o de evangélicos, 
espíritas e sem religião: Os resultados do Censo Demográfico 2010 mostram o crescimento da diversidade dos 
grupos religiosos no Brasil... [S.I] IBGE, 29 jun. 2012. Atualizado em 23 jun 2023. Disponível em: https://agencia-
denoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa/2013-agencia-de-noticias/releases/14244-asi-censo-2010-nume-
ro-de-catolicos-cai-e-aumenta-o-de-evangelicos-espiritas-e-sem-religiao. Acesso em: 10 out. 2024.

KELLER, Timothy. A fé na era do ceticismo: como a razão explica Deus. Tradução de Regina Lyra. São Paulo: 
Vida Nova, 2015.

KELLER, Timothy. Caminhando com Deus em meio à dor e ao sofrimento. Tradução de Eulália Pacheco Kreg-
ness. São Paulo: Vida Nova, 2016.

KIERKEGAARD, Soren. O desespero humano. São Paulo: Lebooks, 2021. E-book

KING JR, Martin Luther. Letters to a Birmingham Jail: A response to the words and dreams of Dr. Martins Lu-
ther King Jr. Editado por Bryan Loritts. Moody, 2013. E-book.

LEWIS, C.S. O problema da dor. Tradução de Francisco Nunes. Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2021.

LIDÓRIO, Ronaldo. Plantando igrejas. São Paulo: Cultura Cristã, 2019. 277 p. Disponível em: https://elibro.
net/pt/ereader/fabapar/259122?page=15. Acesso em: 06 out. 2024

MADUREIRA, Jonas. Inteligência humilhada. São Paulo: Vida Nova, 2017.

MARTINS, Yago. Esse Deus é meu diabo: reflexões e aplicações práticas da mensagem de Jó 1-10. Rio de Janeiro, 
2023.

NASCIMENTO, Lucas Merlo. Jó: Uma abordagem para a Pastoral. Revista Batista Pioneira. Ijuí, v.12, n.2, p 97-
106, dez. 2023. 

NICODEMUS, Augustus. Cristianismo descomplicado: questões difíceis da vida cristã de um jeito fácil de enten-
de. São Paulo: Mundo Cristão, 2017.

NICODEMUS, Augustus. O culto segundo Deus: a mensagem de Malaquias para a igreja de hoje. São Paulo: Vida 
Nova, 2012.

NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos ídolos. [S. l.]: Simplíssimo, 2022. 90 p. Disponível em: https://elibro.
net/pt/ereader/fabapar/257935?page=5. Recuperado de: 17 set. 2024

OMS. Organização Mundial de Saúde. Depression and Other Common Mental Disorders: Global Health Estima-
tes. Genebra, 2017. Relatório. Disponível em: https://www.who.int/publications/i/item/depression-global-health-
-estimates Acesso em: 12 out 2024

OMS. Organização Mundial de Saúde. World mental health report: Transforming mental healthe for all. Genebra, 
2022. Relatório. Disponível em: https://www.who.int/publications/i/item/9789240049338 Acesso em: 05 out 
2024.

PIPER, John; TAYLOR, Justin. Sofrimento e a soberania de Deus: confiança e conforto para o cristão. Tradução 
de Heloísa Cavallari. 2.ed. São Paulo: Cultura Cristã, 2018.

PLANTINGA, Alvin. God, Freedom, and Evil. Michigan: Eerdmans, 1989.

PLANTINGA, Alvin. Knowledge and Christian Belief. Michigan: Eerdmans, 2015.



98

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS DAS ESCRITURAS SOBRE A NATUREZA DO SOFRIMENTO: UMA ABORDAGEM PARA O 
CONSOLO EM MEIO A AFLIÇÃO  |  Lidiane Santana da Silva e Paulo Henrique Pedrão

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

RUPPENTAL NETO, Willibaldo. Igreja do cansaço: desafios do cristianismo no mundo atual. Curitiba: Espe-
rança, 2024.

RUTLEDGE, Fleming. A crucificação: entendendo a morte de Jesus Cristo. Tradução de Elissamai Bauleo. Rio de 
Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2023.

RYKEN, Philip Graham. Estudos bíblicos expositivos em Eclesiastes. Tradução de Markus Hediger. São Paulo: 
Cultura Cristã, 2017.

SAYÃO, Luiz. O problema do mal no Antigo Testamento: o caso de Habacuque. São Paulo: Hagnos, 2012.

SOFRIMENTO. In.: Ferreira, Aurélio Buarque de Holanda. Mini Aurélio: o dicionário da língua portuguesa. 
Coordenação Marina Baird Ferreira. 8.ed. Curitiba, 2010.

SPURGEON, Charles Haddon. Lições para os de pouca fé. São Paulo: Legado dos Reformadores, 2023. E-book.

WEIL, Simone. Espera de Deus: cartas escritas de 19 janeiro a 26 de janeiro de maio de 1942. Tradução de Karin 
Andrea de Guise. Rio de Janeiro, 2019.

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



A ORAÇÃO NO EVANGELHO DE LUCAS: HISTÓRIA 
E RELEVÂNCIA
Prayer in the Gospel of Luke: History and Relevance

Me. Felipe Teixeira Vieira1

RESUMO
Na narrativa neotestamentária do Evangelho de Lucas, a oração é apresentada 

como um elemento central na vida de Jesus Cristo e de seus discípulos. A oração em 
Lucas é ressaltada como uma forma fundamental de comunicação com a divindade, 
além de ser uma expressão da fé cristã genuína. Este artigo tem como objetivo precípuo 
analisar o papel da oração em Lucas, considerando seu contexto histórico e sua 
relevância para a teologia cristã. Com vistas a atingir tal objetivo, optou-se por uma 
pesquisa de natureza qualitativa, desenvolvida por meio de procedimento bibliográfico, 
fundamentada na consulta de obras e estudos publicados sobre o tema. A história e a 
relevância da oração no Evangelho de Lucas corroboram que ela ocupa lugar central 
na vida e no ministério de Jesus. Desse modo, a oração em Lucas assinala que o maior 
aprendizado está na pessoa de Jesus, cuja prática e ensino permanecem como legado 
fundamental à fé cristã.

Palavras-chave: Evangelho de Lucas. Jesus Cristo. História. Oração.

ABSTRACT
In the New Testament narrative of the Gospel of Luke, prayer is presented as a 

central element in the life of Jesus Christ and his disciples. Prayer in Luke is highlighted 
as a fundamental form of communication with the divine, as well as an expression of 
genuine Christian faith. This article’s main objective is to analyze the role of prayer 
in Luke, considering its historical context and its relevance to Christian theology. 
To achieve this, we opted for a qualitative research approach, developed through a 

1	  Doutorando em Ciências da Religião pela Faculdade Unida de Vitória. Mestre em Teologia pelas Faculdades Batista do Paraná. Bacharel e 
Especialista em Teologia. Licenciado e Bacharel em Matemática. Mestrado em Matemática – PROFMAT. E-mail: fteixeiravieira1@gmail.
com

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n2.008



100

A ORAÇÃO NO EVANGELHO DE LUCAS: HISTÓRIA E RELEVÂNCIA
Felipe Teixeira Vieira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

bibliographical procedure, based on the consultation of published works and studies 
on the subject. The history and relevance of prayer in the Gospel of Luke corroborate 
that it occupies a central place in the life and ministry of Jesus. Thus, prayer in Luke 
signals that the greatest learning is found in the person of Jesus, whose practice and 
teaching remain a fundamental legacy for the Christian faith.

Keywords: Gospel of Luke. Jesus Christ. History. Prayer.

INTRODUÇÃO
A oração é uma das práticas mais antigas e profundas de diálogo do ser humano com Deus. No 

Evangelho de Lucas, a oração adquire uma ênfase especial, porque o evangelista a apresenta como parte 
basilar e essencial da vida de Jesus e da fé cristã. Se a oração era levada com toda a seriedade por Cristo em 
seu ministério terreno, então ela deve ocupar um lugar central e imprescindível na vida da comunidade 
cristã.

No terceiro evangelho canônico encontram-se diversas contribuições significativas para o 
entendimento de temas teológicos e históricos. Entre eles, destacam-se: um amplo volume de informações 
acerca da pessoa e obra de Jesus Cristo; a ênfase na salvação manifestada por meio de sua vida, morte e 
ressurreição; a atenção dispensada a grupo de pessoas menosprezadas no contexto do século I; a relevância 
atribuída à ação do Espírito Santo na história da salvação; bem como o papel da oração, tanto na vida de 
Jesus quanto na experiência religiosa Israel. 

A relevância conferida à prática da oração em Lucas justifica a escolha da oração como objeto deste 
estudo, pois ela no Evangelho de Lucas não se apresenta como um elemento periférico, mas como parte 
constitutiva da identidade de Jesus Cristo, bem como da espiritualidade do povo de Deus, demonstrando ser 
um eixo interpretativo privilegiado para se compreender de forma significativa a mensagem do evangelho e 
sua pertinência tradição cristã.

O presente trabalho, nesse sentido, tem como objetivo precípuo analisar o papel da oração no 
Evangelho de Lucas, considerando seu contexto histórico e sua relevância para a teologia cristã. Para tanto, 
propõe-se, em primeiro lugar, investigar o contexto histórico da oração no judaísmo do século I da era 
cristã e sua influência no Evangelho de Lucas. Em seguida, examinar as principais ocasiões de oração no 
Evangelho de Lucas e suas implicações teológicas. Por fim, discutir a importância da ênfase lucana na 
oração para a espiritualidade atual.

Para alcançar objetivos propostos, optou-se por uma abordagem de pesquisa qualitativa, por referir-
se a um estudo que busca compreender os significados e implicações teológicas da oração em Lucas. Como 
procedimento metodológico, emprega-se a pesquisa bibliográfica, abalizada na análise de obras acadêmicas, 
artigos científicos, livros, entre diversos outros materiais disponíveis na internet, bem como na literatura 
especializada que tratam da temática. 

1. A ORAÇÃO NO CONTEXTO DO JUDAÍSMO DO SÉCULO I E SUA 
INFLUÊNCIA EM LUCAS

A prática da oração, no período do Segundo Templo (516 a.C. – 70 d.C.), especialmente no contexto 
do judaísmo do primeiro século, exerceu um papel crucial na vida religiosa do povo judeu. Vale salientar 
que o judaísmo “[...] construiu duas formas de diálogo do fiel com Deus: os rituais de sacrifícios vigentes no 
texto da Biblia hebraica (Torá/Tanach) e as orações”.2 A oração, nesse contexto, assume uma função central 
para o povo de Israel como prática direta e pessoal de diálogo com o Deus.

No ambiente judaico do primeiro século, a oração era um elemento profundamente ligado ao culto 

2	  FELDMAN, Sergio Alberto. Liturgia, educação e resistência cultural. Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG, 
Belo Horizonte, v. 12, n. 23, p. 4, nov. 2018. 



101

A ORAÇÃO NO EVANGELHO DE LUCAS: HISTÓRIA E RELEVÂNCIA
Felipe Teixeira Vieira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

no templo de Jerusalém, às sinagogas e à vida cotidiana dos fiéis, além de “[...] está entre as mais antigas 
práticas da humanidade”.3 Além dos sacrifícios oferecidos, as orações realizadas diariamente tinham 
horários fixos, como pela manhã e ao entardecer do dia, muitas vezes acompanhadas da recitação dos 
Salmos e do Shemá (Dt 6.4-9), demonstrando a importância dela no dia a dia do campo religioso do povo 
de Israel, especialmente no período do primeiro século da era cristã.

Os judeus tinham nos dias de Jesus três principais instituições religiosas, a saber: o templo, a sinagoga 
e o Sinédrio.4 Cabe salientar que a vida religiosa e social dos judeus encontrava sua centralidade no templo 
de Jerusalém. A sinagoga era um espaço religioso muito relevante para os judeus, pois era o local típico do 
culto judaico que consistia de elementos, tais como: a recitação do Shemá, louvores a Deus, cântico dos 
salmos, leitura da lei e dos profetas, bem como as orações.5 

O Sinédrio tinha a função de uma espécie de “[...] suprema corte dos judeus, sendo o sumo sacerdote 
o presidente”.6 Entretanto, o segundo templo e as sinagogas tiveram sua relevância em destaque no século 
I por serem os locais religiosos do chamado judaísmo do Segundo Templo. Cabe ressaltar que tanto Jesus 
quanto Paulo tiveram uma intensa presença nas sinagogas, inclusive utilizando-as como espaço de pregação 
do evangelho e da prática oração. 

Ainda, sobre a importância das sinagogas para o judaísmo do primeiro século e também do 
cristianismo incipiente, Gundry ressalta que:

Os primeiros cristãos, judeus em sua maioria, naturalmente adotaram a organização da 
sinagoga como modelo básico para suas igrejas locais. A sinagoga era mais que mero centro 
de adoração religiosa a cada shabat. Nos dias úteis da semana, tornava-se um centro de 
administração de justiça, de reuniões políticas, de serviços fúnebres, de educação de jovens 
judeus e de estudo do Antigo Testamento.7

Nesse sentido, a própria organização do culto cristão foi influenciada pelo culto da sinagoga, ou 
seja, desde o começo do cristianismo, “[...] a liturgia cristã caracterizou-se por invocação, oração, ação de 
graças, leitura das Escrituras, exortação e benção, mas a ordenança da eucaristia ocupava o lugar central”.8 
Nesse contexto, percebe-se que a oração se configura como um elemento de fundamental importância não 
só para o judeu, mas também para o cristão, pois a sua prática é constantemente ressaltada nas tradições 
religiosas de Israel como na vivência espiritual da comunidade cristã.

Assim como a tradição judaica deu ênfase à oração em seu contexto religioso, Lucas também “[...] 
não deixa seus leitores em dúvida quanto à importância da oração na vida cristã”.9 O evangelista Lucas 
mostra especial interesse pela oração na vida e no ministério de Jesus, pois em seu relato ele registra nove 
momentos específicos em que o Mestre se encontra em oração. Além do mais, o dado mais significativo é 
que sete dessas orações se encontram exclusivamente no Evangelho de Lucas.10

Ao enfatizar tais episódios de orações do próprio Jesus, Lucas não apenas revela o relacionamento de 
Cristo com Deus, como também proporciona à comunidade cristã um modelo de espiritualidade marcado 
pela dependência, submissão e confiança divina em todas as circunstâncias da vida. Assim como Jesus 
orou, algo enfatizado por Lucas, e que já possuía profundo valor no judaísmo do século I, também os seus 
discípulos “[...] praticavam e faziam questão de manter uma vida dedicada à oração”.11

Sendo assim, em presença da relevância da oração tanto no contexto do judaísmo do primeiro 

3	  BRANDT, Robert L.; BICKET, Zenas J. Teologia bíblica da oração: o Espírito nos ajuda a orar. Rio de Janeiro: CPAD, 2018, p. 31.
4	  TOGNINI, Enéas. O Período Interbíblico: 400 anos de silêncio profético. São Paulo: Hagnos, 2009, p. 175.
5	  GUNDRY, Robert Horton. Panorama do Novo Testamento. 3.ed. São Paulo: Vida Nova, 2008, p. 84. 
6	  HALE, Broadus David. Introdução ao estudo do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2001, p. 18.
7	  GUNDRY, 2008, p. 85.
8	  BRUCE, F. F. História do Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2019, p. 145.
9	  CARSON, D. A. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1997, p. 148. 
10	 CARSON, 1997, p. 148.
11	 BRANDT; BICKET, 2018, p. 215.



102

A ORAÇÃO NO EVANGELHO DE LUCAS: HISTÓRIA E RELEVÂNCIA
Felipe Teixeira Vieira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

século quanto também na tradição cristã, Lucas destaca a prática da oração não como apenas um detalhe 
narrativo em seu evangelho, mas como um recurso teológico e espiritual, constituindo parte essencial para 
identidade da fé cristã.

2. EPISÓDIOS DE ORAÇÃO NO EVANGELHO DE LUCAS E SUAS 
IMPLICAÇÕES TEOLÓGICAS

Lucas registra em sua narrativa a ocorrência da oração em cada aspecto relevante da vida e do 
ministério de Jesus, bem como de seus discípulos. “A Bíblia cita numerosos exemplos de oração durante o 
curto período de três anos e ministério de Jesus”.12 Os evangelhos deixam evidente a dedicação e relevância 
de Jesus à oração em sua época, mostrando que era um hábito corriqueiro do seu dia a dia.

No Evangelho de Lucas encontra-se a declaração de muitas das orações realizadas por Jesus durante 
seu ministério terreno. O próprio Jesus era alguém que orava constantemente, demonstrando que a oração 
era um hábito enraizado “[...] em cada aspecto e fase de sua vida e ministério”.13 Além disso, Lucas ressalta 
que a prática da oração diária indicava tanto a obediência quanto a dependência de Deus. 

Dos quatro evangelhos canônicos, Lucas é o que dá mais ênfase a vida de oração de Jesus, evidenciado 
em momentos marcantes de seu ministério, como antes da escolha dos doze apóstolos, quando passou a 
noite inteira em oração; no episódio da transfiguração; e até mesmo na ocasião de sua morte, quando 
dirigiu suas palavras ao Pai em oração.14 Jesus ensinou que a oração deve ser feita com fé e persistência. 

A oração é apontada por Lucas como um fator preponderante para as comunidades cristãs desde o 
início, pois no segundo volume de sua obra, Atos dos Apóstolos, ele mostra que a “[...] Igreja Primitiva foi 
estabelecida numa reunião de oração, que durou de sete a dez dias (At 1.13,14); ela continuou em oração 
(At 2.42); e a oração foi o seu sustentáculo”.15 Embora Lucas não tenha estabelecido uma teologia da oração 
ou até mesmo uma doutrina, sua obra evidencia que ele ensinou sobre o tema.

Jesus tinha o hábito regular de frequentar a sinagoga ou Templo, conforme o lugar em que se 
encontrava, dedicando-se ali à oração. Uma das primeiras ocorrências de oração realizada por Jesus ocorreu 
no seu batismo nas águas, quando o Espírito Santo desceu sobre ele. Esse ocorrido relevante para a vida de 
Cristo está registrado no Evangelho de Lucas, capítulo 3, versículos 21 a 22.16

De uma forma bem breve, o evangelista menciona que após ser batizado, Jesus estava orando, quando 
“[...] o céu se abriu como se fosse rasgado e, usando o símbolo de uma pomba, a terceira pessoa da Trindade 
desceu sobre Jesus”.17 Lucas salienta que Jesus atribuía uma importância ímpar à oração, pois o fato dele ter 
orado após o batismo corrobora com o grau de relevância da oração em toda ocasião decisiva de sua vida, 
marcando o início de seu ministério terreno, bem como a aprovação divina. 

Lucas também relata no capítulo 6, versículos 12 a 16, que antes de escolher seus discípulos, dentre 
os quais se destacam os doze apóstolos, Jesus retirou-se para o monte, onde passou a noite inteira em oração 
a Deus. É provável de presumir que um dos assuntos que faziam parte da pauta de oração de Jesus fosse uma 
“[...] petição por sabedoria para escolher um grupo mais íntimo de seguidores, isso lançaria luz sobre os 
caminhos de Deus, especialmente [...] que os homens escolhidos eram, pelo menos em sua maioria, pessoas 
comuns”.18 

12	 BRANDT; BICKET, 2018, p. 167.
13	 BRANDT; BICKET, 2018, p. 167.
14	 CHAMPLIN, Russell Norman. O Novo Testamento interpretado: versículo por versículo - volume 2: Lucas e João. São Paulo: Hagnos, 

2014.
15	 BRANDT; BICKET, 2018, p. 211.
16	 BRANDT; BICKET, 2018, p. 167-168.
17	 HENDRIKSEN, William. Comentário do Novo Testamento, exposição do Evangelho de Lucas – vol. 1. 2.ed. São Paulo: Cultura 

Cristã, 2014, p. 269.
18	 HENDRIKSEN, 2014, p. 399.



103

A ORAÇÃO NO EVANGELHO DE LUCAS: HISTÓRIA E RELEVÂNCIA
Felipe Teixeira Vieira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Os discípulos eram os aprendizes de Jesus, escolhidos para darem continuidade à sua missão de 
anunciar o evangelho, testemunhar suas obras e ensinamentos. Lucas salienta que a escolha dos apóstolos 
se deu como resultado da orientação divina buscada por Jesus em oração. “A importância dessa ocasião é 
ressaltada pelo fato de Jesus ter passado a noite inteira em oração. Ele estava prestes a escolher 12 homens 
que teriam uma participação decisiva a história da humanidade”.19 

Um terceiro episódio em que Lucas registra Jesus em oração encontra-se no relato da transfiguração 
no monte, conforme descrito no capítulo 9, versículos 28 a 36. O evangelista Lucas ressalta que Jesus subiu 
ao monte em companhia de Pedro, João e Tiago, tendo como finalidade dedicar-se à oração. Cabe ressaltar 
que a oração de Jesus “[...] no monte da transfiguração teve um impacto duradouro na vida daqueles três 
discípulos. Nunca mais seriam as mesmas pessoas!”20 

Jesus subiu ao monte não para comungar com Moisés e Elias, embora tivesse falado com eles 
acerca de sua partida (literalmente, o seu ‘êxodo’, ou seja, sua morte, ressurreição e ascensão). 
O seu verdadeiro propósito era falar com o Pai Celeste, para que desse modo Jesus fosse 
divinamente fortalecido em seu espírito.21

A experiência ocorrida no monte da transfiguração teve um profundo efeito na vida de Pedro, João 
e Tiago. Esses três apóstolos faziam parte do círculo mais íntimo de Jesus, além de possuírem o privilégio 
de frequentemente serem escolhidos para acompanhá-lo em ocasiões importantes de seu ministério. Além 
disso, Jesus entornava com “[...] frequência seu coração diante do Pai em oração, e que faria especialmente 
agora, já que sabia que logo estaria caminhando para Jerusalém e a amarga agonia que o espera ali”.22 A 
prática da oração era muito significativa na vida de Jesus.

Lucas, conforme descrito no capítulo 18, versículos 1 a 18, ressalta mais um ensino de Jesus sobre 
a oração, mostrando que o discípulo deve ter uma vida de contínua oração sem nunca esmorecer de tal 
prática. O ensino de Jesus, portanto, “[...] vai além daquele dos judeus que tendiam a limitar os períodos 
de oração, para não cansarem Deus”.23 A parábola da viúva persistente demonstra a ênfase do evangelista 
Lucas na oração como prática contínua e indispensável à vida de fé.

A oração é um profundo relacionamento com Deus que deve ser cultivado dia a dia e de forma 
perseverante, segundo Lucas nesse episódio do juiz iníquo e a viúva persistente. Vale ressaltar que Jesus 
“[...] não está ensinando a mera importunação ou o desespero na oração, mas revelou que Deus responde 
à oração persistente”.24 Lucas realça que se deve perseverar em oração até que o objetivo seja alcançado 
mediante a fé.

O evangelista Lucas de modo primordial e sucinto chama a atenção de seus leitores para um 
momento ímpar na vida de Jesus, registrado no capítulo 22, versículos 39 a 46. Nessa porção textual, Lucas 
apresenta a oração de Jesus no Getsêmani, além de uma exortação à oração direcionada aos seus discípulos. 
Ali no Getsêmani, nessa ocasião tão solene Jesus orou sozinho e de joelhos, embora o “[...] costume daquele 
tempo era orar em pé, com os olhos erguidos aos céus”.25 

Assim sendo, aquela ocasião no Getsêmani não “[...] era nenhuma tarefa fácil que Jesus via na Sua 
frente, mas a oração dEle é centralizada na vontade do Pai mais do que em ser Ele poupado”.26 Jesus ora para 
que o cálice, símbolo do sofrimento iminente da cruz e do peso do pecado da humanidade, fosse afastado 
dele caso fosse vontade do Pai. Entretanto, o que se pode inferir é que Jesus entrega-se totalmente ao plano 
redentor divino, ora intercedendo pelos seus discípulos, além de buscar forças para suportar o sofrimento 

19	 BRANDT; BICKET, 2018, p. 168. 
20	 BRANDT; BICKET, 2018, p. 171.
21	 BRANDT; BICKET, 2018, p. 171.
22	 HENDRIKSEN, 2014, p. 614.
23	 MORRIS, L. L. Lucas: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 1983, p. 2347.
24	 BRANDT; BICKET, 2018, p. 208.
25	 MORRIS, 1983, p. 292.
26	 MORRIS, 1983, p. 292.



104

A ORAÇÃO NO EVANGELHO DE LUCAS: HISTÓRIA E RELEVÂNCIA
Felipe Teixeira Vieira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

que estava próximo.
Nessa ocasião, Jesus demonstra sua plena humanidade ao sentir uma profunda angústia, além do 

desejo de não ter que passar por tamanho sofrimento. Por outro lado, tem-se a submissão de Jesus à vontade 
divina de forma completa e incondicional.27 Do mesmo modo, a verdadeira oração vai além do simples 
pedido de livramento, pois ela deve culminar em aceitar o propósito divino, conforme demonstrado por 
Jesus.

A prática da oração era uma marca imprescindível na vida e no ministério de Jesus Cristo, mesmo 
sendo ele o Deus-homem em seu ministério terreno. “Na posição de Deus, Ele não precisava orar [...]. Mas, 
na qualidade de homem, estando revestido de um corpo humano, sendo descendente legítimo de Abraão 
(Fp 2.7; Mt 1.1), a oração era tão essencial a Ele como o fora para Abraão e seus descendentes”.28 

Jesus não somente orava, mas também deixou um exemplo notável e um constante incentivo para 
uma vida de oração. A oração, apesar de parecer ser uma atividade espiritual simples na Bíblia, recebe 
bastante destaque por meio de ensinamentos e exortações, demonstrando tanto sua relevância quanto sua 
profundidade no contexto cristão. “Orar é provavelmente a experiência mais complexa da vida cristã, ainda 
que, em si, seja algo relativamente simples”.29

Conforme enfatiza Augustus Nicodemus, a capacidade de orar corretamente não decorre da 
habilidade do ser humano, pois “[...] não saberíamos orar de modo agradável a Deus se ele não o tivesse 
revelado em sua Palavra escrita”.30 Nesse sentido, as Escrituras, como revelação inspirada e autoritativa de 
Deus, proporcionam não só o ensinamento, mas também o modelo de oração, plenamente ratificado no 
exemplo ensinado por Jesus. 

Lucas demonstra que dentre as muitas coisas que Jesus ensinou aos seus discípulos, a oração ocupa 
lugar central, sendo apresentada como uma atividade espiritual indispensável à vida daquele que professa 
a fé em Cristo. Em Jesus encontram-se as instruções mais significativas acerca da oração, registrada por 
Lucas.31 

3. A RELEVÂNCIA DA ORAÇÃO NO EVANGELHO DE LUCAS PARA 
A ESPIRITUALIDADE CRISTÃ

A oração foi um elemento extremamente significativo para a vida espiritual dos discípulos de Jesus 
Cristo, pois o mestre “[...] era preeminentemente um líder na oração, e sua oração é um incentivo à oração”.32 
O Evangelho de Lucas salienta que Jesus era uma pessoa que orava regulamente, ou seja, que tinha uma 
vida de oração ativa e bem intensa. Uma evidência interna extremamente importante é o registro feito pelo 
evangelista das várias orações realizadas por Jesus ao longo de seu escrito.

Sobre a peculiaridade do evangelho de Lucas e o interesse do evangelista pela temática da oração, 
Morris destaca que:

Há duas maneiras principais de ressaltar esse interesse. A primeira é ao registrar as orações 
de Jesus (3.21; 5.16; 6.12; 9.18,28-29; 10.21-22; 11.1; 22.41ss; sete destas constam somente 
em Lucas, e mostram Jesus orando antes de cada grande crise da Sua vida). Lucas nos diz que 
Jesus orou pelos Seus inimigos (23.24) e por si mesmo (22.41-42). A segunda maneira acha-
se nas parábolas que ensinam tanta coisa acerca da oração: o amigo da meia-noite (11.5ss), 
o juiz injusto (18.10ss).33

O evangelista Lucas, nesse contexto, demonstrou uma preocupação especial, em seu evangelho, 

27	 HENDRIKSEN, 2014, p. 550.
28	 BRANDT; BICKET, 2018, p. 166.
29	 NICODEMUS, Augustus. O que a bíblia fala sobre oração. São Paulo: Mundo Cristão, 2022, p. 7.
30	 NICODEMUS, 2022, p. 7.
31	 BRANDT; BICKET, 2018, p. 187.
32	 BOUNDS, Edward M. A arma da oração. São Paulo: Vida, 2016.
33	 MORRIS, 1983, p. 45.



105

A ORAÇÃO NO EVANGELHO DE LUCAS: HISTÓRIA E RELEVÂNCIA
Felipe Teixeira Vieira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

ao salientar não somente Jesus na prática da oração, mas também seu ensino acerca dela, destacando 
sua relevância para a vida cristã. No decorrer da narrativa lucana, Jesus é apresentado como alguém que 
sempre se retira para orar em determinadas ocasiões decisivas de sua vida, além de ensinar regulamente seus 
discípulos sobre a necessidade de se ater à prática da oração como disciplina espiritual. 

Cabe salientar que diversos textos bíblicos apontam que a oração é um privilégio e um dever de todo 
cristão. Nessas porções bíblicas, a oração é “[...] sempre uma ordem de Deus. Essa é a razão principal e 
primeira”.34 O ato de orar tem uma relevância significativa para os autores bíblicos e, de modo especial, para 
o próprio Jesus. Em Lucas, a oração recebe destaque como um dos temas centrais enfatizados pelo autor.

A oração do padrão de Jesus, denominada de Pai Nosso, registrada por Lucas no capítulo 11, 
versículos 1 a 4, é ensinada por Jesus aos seus discípulos como resposta a um pedido de um deles. Essa 
oração constitui um modelo do ato de orar a ser seguido por todos os que creem em Cristo, uma vez que 
nela se encontra delineados princípios gerais e fundamentais ensinados por Jesus acerca da oração. 

Devemos dar atenção a cada detalhe da oração modelo, que Jesus prefaciou com estas 
palavras: ‘Portanto, vós orareis assim (Mt 6.9). Embora seja sempre recomendável repetir 
a oração do Pai Nosso, é muito mais importante que, quando oramos, nos deixemos guiar 
pelos princípios providos por nosso Senhor nessa e em outras orações. A palavra ‘assim’ é 
tradução do vocábulo grego houtos, e deveria se entendido como ‘desta maneira’. Jesus estava 
dizendo: ‘Deixem-se guiar por esses princípios gerais quando forem orar’.35

Dessa forma, a oração do Pai Nosso ensinada por Jesus revela-se como um modelo ou um padrão 
equilibrado que une adoração, reverência, dependência divina, perdão e livramento, tornando-se o maior 
arquétipo de como os discípulos devem se aproximar de Deus por meio da oração. Lucas ressalta que Jesus 
“[...] instruiu acerca de como a oração deve começar e também ensinou como ela deve terminar”.36 

A oração do Pai Nosso tem uma estrutura notável, pois é cuidadosamente organizada em duas seções. 
Na primeira, destacam-se três pedidos de caráter teocêntrico Em seguida, surgem três pedidos nas quais são 
apresentadas as necessidades humanas essenciais de quem ora. A oração é concluída com uma doxologia 
aplicável a toda oração cristã, integrando adoração, dependência divina e esperança escatológica.37

Lucas também apresenta a oração como expressão de dependência divina. Os discípulos de Jesus 
tinham o hábito de orar diariamente, ou seja, apresentavam uma vida dedicada à oração e de total 
dependência de Deus. A oração, conforme ensina Lucas, é um ato de humildade perante Deus, um exercício 
de fé e de cuidado providencial divino. Nesse sentido, vale salientar que os seres humanos “[...] não devem 
pensar que Deus está indisposto para dar; sempre está pronto para dar boas dádivas ao seu povo”.38 

A oração, portanto, é apresentada no Evangelho de Lucas como um elemento indispensável da 
espiritualidade cristã, mostrando que ela não é só uma prática espiritual de um fiel, mas uma expressão de 
confiança e dependência divina. Dessa forma, em Lucas, a oração não é vista apenas como algo opcional na 
vida de um fiel cristão, mas como eixo central que sustenta e orienta toda a caminhada de fé. É o dever de 
todo seguidor de Cristo “[...] orar em todo tempo e cultivar um espírito de oração”.39 

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Diante do exposto, Lucas destaca que a oração esteve sempre em proeminência em cada aspecto 

da vida de Jesus e de seu ministério, pois era um hábito que ele fazia questão por cultivar. Além disso, o 
realce histórico dado à oração pelo evangelista Lucas mostra que ela não era somente um costume religioso 
judaico ou cristão, mas uma atitude vital para que os fiéis pudessem discernir o propósito divino. 

34	 NICODEMUS, 2022, p. 21.
35	 BRANDT; BICKET, 2018, p. 196.
36	 BRANDT; BICKET, 2018, p. 202.
37	 NICODEMUS, 2022, p. 78.
38	 MORRIS, 1983, p. 185.
39	 NICODEMUS, 2022, p. 10.



106

A ORAÇÃO NO EVANGELHO DE LUCAS: HISTÓRIA E RELEVÂNCIA
Felipe Teixeira Vieira

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

A oração de Jesus presente em Lucas não é apenas um exemplo a ser observado pelo se leitor ou fiel, 
mas um modelo a ser seguido. Lucas ao longo do seu evangelho dedicou partes significativas ao ensino 
direto do mestre acerca da oração, além de sua prática na comunidade primitiva. Jesus, nesse sentido, 
modela a oração, instrui seus discípulos sobre ela e incentiva-os a cultivar a prática diariamente. 

Lucas enfatiza, a partir da vida de Jesus, que a oração é uma disciplina espiritual indispensável, a ser 
praticada com constância pelos discípulos. A oração emerge como um legado deixado por Jesus aos seus 
seguidores. O evangelista, intencionalmente, registra diversas ocasiões em que Cristo dedicava-se à oração, 
evidenciado sua centralidade e importância na sua vida e em seu ministério.

Outro ponto marcante no Evangelho de Lucas, portanto, é que não há ensino mais significativo 
e elucidativo acerca da oração do que aquele proferido por Jesus, cuja vida de comunhão com Deus se 
constitui como paradigma elevado de espiritualidade. Em Lucas, a oração não é simplesmente ensinada, 
mas, sobretudo vivida de forma plena por Jesus, que orava com eficácia e convicção, mostrando total 
dependência de Deus em todas as circunstâncias. 

Sendo assim, o estudo da oração no Evangelho de Lucas propicia amplas possibilidades para 
pesquisas futuras, seja no campo teológico e histórico, demonstrando sua relevância para a espiritualidade 
cristã. Além disso, a história e relevância da oração no Evangelho de Lucas revelam que o verdadeiro 
aprendizado não está apenas em fórmulas ou prescrições, mas na pessoa sublime de Cristo, cuja prática e 
ensino permanecem como legado indispensável para a fé cristã em todos os tempos. 

REFERÊNCIAS
BOUNDS, Edward M. A arma da oração. São Paulo: Vida, 2016.

BRANDT, Robert L.; BICKET, Zenas J. Teologia bíblica da oração: o Espírito nos ajuda a orar. Rio de Janeiro: 
CPAD, 2018.

BRUCE, F. F. História do Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2019.

CARSON, D. A. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1997.

FELDMAN, Sergio Alberto. Liturgia, educação e resistência cultural. Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos 
Judaicos da UFMG, Belo Horizonte, v. 12, p. 199–214, nov. 2018. ISSN 1982-3053.

GUNDRY, Robert Horton. Panorama do Novo Testamento. 3.ed. São Paulo: Vida Nova, 2008.

HALE, Broadus David. Introdução ao estudo do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2001.

HENDRIKSEN, William. Comentário do Novo Testamento, exposição do Evangelho de Lucas – vol. 1. 2.ed. 
São Paulo: Cultura Cristã, 2014.

MORRIS, L. L. Lucas: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 1983.

NICODEMUS, Augustus. O que a bíblia fala sobre oração. São Paulo: Mundo Cristão, 2022.

PACKER, J. I. A oração do Senhor. São Paulo: Cultura Cristã, 2009.

TOGNINI, Enéas. O Período Interbíblico: 400 anos de silêncio profético. São Paulo: Hagnos, 2009. 

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



O “APELO” DA PREGAÇÃO DE JESUS E SEU 
CHAMADO PÚBLICO À CONVERSÃO: UM ESTUDO 
CONCISO SOBRE CONTEÚDO E PRÁTICA1

The “Appeal” of Jesus’ Preaching and His Public Call to Conversion: A 
Concise Study on Content and Practice

Me. Luciano dos Santos Melo2

RESUMO
A vida ministerial de Jesus, sua capacidade de atrair multidões, seus milagres, seu 

ensino único e que confrontava à natureza humana, carnal e mundana, já é bastante 
estudada e discutida atualmente. Entretanto, sua pregação, seu apelo, seu chamado 
público à conversão direcionado às pessoas, com seu conteúdo, forma e didática, 
ainda carecem de mais compreensão. O objetivo deste estudo é justamente esse, isto 
é, trazer mais compreensão sobre esses aspectos tão importantes da vida de Jesus. O 
estudo visa esclarecer questões como: qual o conteúdo da pregação de Jesus? O que 
Jesus queria nos ensinar, na prática? Qual é o apelo de Jesus às pessoas? Para discorrer 
sobre essas questões, este estudo utilizou como procedimento metodológico a pesquisa 
qualitativa com seleção intencional da bibliografia a partir da sua relevância para o tema 
investigado. Nesse sentido, verificou-se que a pregação de Jesus não seguia uma fórmula 
padronizada, com conteúdo e forma fixos de chamar as pessoas à conversão. Mas a 
ênfase de Jesus era que se praticasse o seu ensino, e não apenas o ouvisse e o aprovasse. 
Seu ensino, por sua vez, se baseava em compaixão com o próximo, em fazer bem mesmo 
sendo maltratado, em amar mesmo sendo odiado, e em bendizer mesmo sofrendo com 
a maledicência. Com certeza, um desafio para a nossa natureza humana, mas um alvo 
possível para os que creem. Era e é, assim, um chamado à transformação de vida integral, 

1	  Este artigo é fruto de um dos capítulos desenvolvidos no TFC do Mestrado Profissional em Teologia da Fabapar – Faculdades Batista do 
Paraná.

2	  Luciano dos Santos Melo é Mestre em Teologia pelas Faculdades Batista do Paraná, possui Pós-Graduação Lato Sensu em Filosofia e 
Sociologia, e Ciências da Religião pela Universidade Cândido Mendes - UCAM e é Bacharel em Teologia pela Universidade Luterana do 
Brasil – ULBRA. E-mail: stsmelo@hotmail.com

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n2.009



108

O “APELO” DA PREGAÇÃO DE JESUS E SEU CHAMADO PÚBLICO À CONVERSÃO: UM ESTUDO CONCISO 
SOBRE CONTEÚDO E PRÁTICA  |  Luciano dos Santos Melo

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

no pensar, no falar, no agir e no viver.
Palavras-chave: Pregação. Jesus. Apelo. Chamado à conversão.

ABSTRACT
The ministerial life of Jesus, His ability to attract crowds, His miracles, and His 

unique teaching, which confronted human, carnal, and worldly nature, have already 
been widely studied and discussed today. However, His preaching, His appeal, and His 
public call to conversion directed at people, including its content, form, and didactic 
approach, still require deeper understanding. The purpose of this study is precisely that, 
namely, to bring greater insight into these important aspects of Jesus’ life. The study aims 
to clarify questions such as: What was the content of Jesus’ preaching? What did Jesus 
want to teach us in practice? What is the appeal of Jesus to people? To address these 
questions, this study used a qualitative research approach, with purposive selection of 
the bibliography based on the relevance of the works to the topic investigated. In this 
context, it was observed that Jesus’ preaching did not follow a standardized formula 
with fixed content and a uniform method of calling people to conversion. Rather, 
Jesus emphasized that His teaching should be practiced, and not merely heard and 
approved. His teaching, in turn, was based on compassion for others, on doing good 
even when mistreated, on loving even when hated, and on blessing even while suffering 
from slander. Certainly, this is a challenge to our human nature, but a possible goal for 
those who believe. It was and still is a call to a comprehensive transformation of life, in 
thinking, in speaking, in acting, and in living.

Keywords: Preaching. Jesus. Appeal. Call to conversion.

INTRODUÇÃO
Nas palavras de Henry, Jesus “foi o Príncipe dos pregadores, o grande Profeta da sua igreja, que 

veio a este mundo para ser a Luz do mundo”.3 Acrescentando, ele diz que os profetas e João trabalharam 
vigorosamente na pregação, porém, Cristo os superou.4 Dessa forma, quando se fala em pregação, em ensino 
bíblico, em proclamação da mensagem do evangelho, faz-se conveniente e necessária uma verificação mais 
apurada da mensagem de Jesus, sua proclamação, seus ensinamentos e vida ministerial.

Segundo a Bíblia, Jesus é a encarnação do próprio Deus: “No princípio, era o Verbo, e o Verbo estava 
com Deus, e o Verbo era Deus” ( Jo 1.1). E mais: “E o Verbo se fez carne e habitou entre nós, e vimos a sua 
glória, como a glória do Unigênito do Pai, cheio de graça e de verdade” ( Jo 1.14). Por isso mesmo, sua vida, 
ministério e trajetória devem servir de modelo, pois, como diz Schweitzer, Ele “[...] é o maior exemplo da 
antítese entre verdade espiritual e natural [...]”.5

Contudo, é importante mencionar que antes de Jesus apareceu João Batista pregando no deserto 
da Judeia (Mt 3.1). Em João Batista já se percebe um chamado público à conversão, ao arrependimento, 
isso ilustrado no batismo nas águas (Mc 1.4). Seu apelo era “arrependei-vos, porque é chegado o Reino 
dos céus” (Mt 3.2). Ele exortava o povo a dar “frutos que mostrem o arrependimento”. Também definiu o 
que isso significaria para pessoas diferentes, ensinando os publicanos a não cobrarem além do que lhes foi 
estipulado, e os soldados a não praticarem extorsão, nem acusar ninguém falsamente e a se contentar com 

3 HENRY, Matthew. Comentário bíblico Novo Testamento: Mateus a João. Tradução de Degmar Ribas Júnior. Rio de Janeiro: CPAD, 
2008, p. 41.

4 HENRY, 2008, p. 41.
5 SCHWEITZER, Albert. A busca do Jesus histórico: um estudo crítico de seu progresso. Tradução de Wolfgang Fischer, Sérgio Paulo de 

Oliveira e Cláudio J. A. Rodrigues. São Paulo: Novo Século, 2003, p. 8.



109

O “APELO” DA PREGAÇÃO DE JESUS E SEU CHAMADO PÚBLICO À CONVERSÃO: UM ESTUDO CONCISO 
SOBRE CONTEÚDO E PRÁTICA  |  Luciano dos Santos Melo

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

seus salários (Lc 3.8-14).6 Sem dúvida, isso é um chamado à conversão, à mudança de vida em direção aos 
parâmetros de Deus e do Evangelho.

Como sugerem Pfeiffer, Vos e Rea, a conversão “denota a mudança de coração ou de pensamento 
(relacionado ao arrependimento e a fé) que permite que alguém receba a graça de Deus na salvação”.7 A 
resposta de João Batista aos diferentes ouvintes (Lc 3.10-14) que creram na mensagem, de acordo com 
Bock, compreende que “voltar-se para Deus significa mudar a forma que uma pessoa se relaciona com 
as outras”.8 Por isso, vale ressaltar que uma decisão por essa vida convertida não cabe numa exigência de 
qualquer tipo de atitude imediata simbólica, visível ou exterior, como uma espécie de prova ou certificação 
última e isolada.

Por ter Jesus se engajado e atendido esse mesmo apelo no sentido de se batizar, tal experiência 
deve ter sido para Ele uma espécie de abertura, um acontecimento iniciador.9 A submissão de Jesus ao 
batismo, significa a sua identificação com a aproximação do tempo especial sobre o qual João prega.10 Jesus 
prossegue com a mensagem focada no Reino de Deus, assim como João Batista. Para a entrada nesse Reino 
é requerida uma mudança de vida, pensamentos e atitudes, ou seja, o arrependimento. Esse é o chamado 
de Jesus que espiritualizou a mensagem de João. Provavelmente, João esperava que Jesus estabelecesse um 
Reino terreno, de maneira política. Mas o que Cristo fez foi trazer a público um chamado de conotação 
espiritual, talvez relegando a segundo plano um reino terreno. O espírito da proclamação de Jesus é de 
que se o povo se arrependesse de seus pecados, como propôs João Batista (Lc 3.10-14), o Messias viria 
imediatamente.11

Pode-se acrescentar aqui, o que escreve Asett sobre conversão, quando diz que essa “não se refere 
a um ‘eu’ totalmente isolado da sua tradição cultural ou de seu contexto social”. 12 Jesus vai dizer que não 
se acende uma candeia e a coloca debaixo da cama, mas a coloca no velador, para os que entrando vejam 
a luz (Lc 8.16). Segundo Ele, a mensagem de conversão é focada no arrependimento do ser humano de 
forma integral, como pode-se verificar no evangelho de Mateus que escreve: “Desde então, começou Jesus 
a pregar e a dizer: Arrependei-vos, porque é chegado o Reino dos céus” (Mt 4.17).

1. O “APELO” DE JESUS: DO CONTEÚDO À PRÁTICA
Conforme Packer, Lutero, na primeira de suas noventa e cinco teses, afirma que Jesus ao fazer esse 

chamado público (Mt 4.17) estava na verdade fazendo um apelo para que a vida inteira das pessoas “se 
tornasse uma vida de arrependimento”.13 A partir desse chamado ao arrependimento é que a pregação de 
Jesus se torna mais pública e constante. Ele então segue proclamando a mesma mensagem do seu predecessor 
João Batista.14 O arrependimento quando verdadeiro produz uma ação prática de bons frutos. Quando 
João pregava ao povo eles quiseram saber o que deveriam fazer. Segundo Lucas 3.10-14, João responde 
dizendo que eles deveriam produzir frutos dignos de arrependimento, o que deveria incluir generosidade, 
bondade, equidade e contentamento, entre outros.15

6	  STOTT, John. Eu creio na pregação. Tradução de Gordon Chown. São Paulo: Vida, 2003, p. 166.
7	  PFEIFFER, Charles F.; VOS, Howard F.; REA, John. Dicionário bíblico Wycliffe. Tradução de Degmar Ribas Junior. 2.ed. Rio de Janeiro: 

CPAD, 2007, p. 449.
8	  BOCK, Darrell L. Jesus segundo as Escrituras: introdução e comentário aos evangelhos. Tradução de Daniel de Oliveira. São Paulo: 

Shedd, 2006, p. 75.
9	  SCHILLEBEECKX, Edward. Jesus: a história de um vivente. Tradução de Frederico Stein. São Paulo: Paulus, 2008, p. 109.
10	 BOCK, 2006, p. 80.
11	 CHAMPLIN, Russell Norman. O Novo Testamento interpretado – Versículo por versículo. São Paulo: Candeia, [s.d.], v. 1, p. 296.
12	 ASETT (Org.) Pelos muitos caminhos de Deus: desafios do pluralismo religioso à Teologia da Libertação. Goiás: Rede, 2003, p. 61.
13	 PACKER, J. I. A evangelização e a soberania de Deus: se Deus controla todas as coisas, por que evangelizar? Tradução de Gabriele 

Greggersen. São Paulo: Cultura Cristã, 2002, p. 65.
14	 HENRY, 2008, p. 37.
15	 HENDRIKSEN, William. Comentário do Novo Testamento: Lucas. Tradução de Valter Graciano Martins. São Paulo: Cultura Cristã, 

2003, v. 1, p. 282.



110

O “APELO” DA PREGAÇÃO DE JESUS E SEU CHAMADO PÚBLICO À CONVERSÃO: UM ESTUDO CONCISO 
SOBRE CONTEÚDO E PRÁTICA  |  Luciano dos Santos Melo

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Ao que parece, Jesus iniciou esse chamado público a conversão (Mc 1.14-15) nas ruas. Eram 
ensinamentos dirigidos ao público que o ouvia em seu caminho ou reunido em algum local, como no 
conhecido “sermão do monte”. O apelo era para uma mudança de vida prática. Segundo Ehrman, Jesus 
“era amplamente conhecido como um pregador itinerante [...]”.16 Em sua pregação e ensino, os ouvintes 
precisavam desenvolver uma reflexão e compreensão, o que levava a uma aprendizagem impactante.17

Com as suas mensagens, parábolas e sermões, Jesus tinha o objetivo de alcançar os corações e 
transformar as pessoas em servas de Deus.18 Isso nem sempre era uma tarefa que se concretizava com apenas 
um encontro com o mestre. Entre os próprios doze apóstolos escolhidos, por exemplo, verifica-se que a 
genuína conversão não ocorria imediatamente (Lc 22.32). Nem a essência do seu ensino era completamente 
entendida, como percebe-se em Tiago e João, que sugerem a Jesus uma atitude totalmente incoerente com 
o seu Espírito (Lc 9.51-56). Sua ênfase era a mudança de mentalidade, uma transformação interior a partir 
do confronto com a verdade. Não tinha nada e ver com aceitar uma doutrinação religiosa engessada.19

O apelo utilizado por Jesus aos pecadores, em Mateus 11.25-30, por exemplo, apresenta um grande 
contraste com relação a mensagem evangelística comumente propagada hoje em dia. Trata-se na verdade 
de um apelo à salvação, e o interessante é que Jesus iniciou esse apelo com uma oração na qual reconhece a 
soberania de seu Pai:20

25Naquele tempo, respondendo Jesus, disse: Graças te dou, ó Pai, Senhor do céu e da terra, 
que ocultaste estas coisas aos sábios e instruídos e as revelaste aos pequeninos. 26Sim, ó Pai, 
porque assim te aprouve. 27Todas  as coisas  me foram entregues por meu Pai; e ninguém 
conhece o Filho, senão o Pai; e ninguém conhece o Pai, senão o Filho e aquele a quem o 
Filho o quiser revelar. 28Vinde a mim, todos os que estais cansados e oprimidos, e eu vos 
aliviarei. 29Tomai sobre vós o meu jugo, e aprendei de mim, que sou manso e humilde de 
coração, e encontrareis descanso para a vossa alma. 30Porque o meu jugo é suave, e o meu 
fardo é leve (Mt 11.25-30).

Os fariseus, “sábios e instruídos”, tinham colocado tantas regras e regulamentos sobre o povo que a 
religião se tornou um “trabalho”. A vida de devoção à lei tinha se tornado como um fardo para se carregar 
(Mt 23.1-4). Nesse sentido, Jesus chama os “pequeninos”, ou seja, os verdadeiros discípulos para ver a 
verdade, ir a Ele, aprender dele (v. 29) e encontrar alívio desse trabalho.21 Price destaca que Jesus “não 
comprometeu sua Causa com apelos em reuniões populares, com práticas ritualistas, ou com manobras 
políticas, não. Ele confiou sua Causa aos prolongados e pacientes processos de ensino e de treinamento”.22

Foi de fato um método educativo o que Jesus mais utilizou em sua passagem terrena como Rabi, ou 
seja, mestre. Apesar de diversas vezes Jesus ter agido como curador de enfermidades, operador de milagres, 
pregador de sermões, etc., percebe-se que o ensino foi a sua principal ocupação, ou seja, Jesus concedeu 
uma ênfase especial à arte de ensinar.23 Conforme Junior,24 na conhecida “parábola do bom samaritano”, 
em Lucas 10.25-37, por exemplo, em que Jesus viaja rumo a Jerusalém com os seus discípulos, a caminhada 
torna-se orientadora para o discipulado. O mesmo autor acrescenta que essa perícope apresenta “um 
instrumento pedagógico para formar discípulos”.

Olhando para os quatro evangelhos que foram escritos e aceitos como inspirados, pode-se perceber 

16	 EHRMAN, Bart D. O que Jesus disse? O que Jesus não disse? Quem mudou a Bíblia e por que? Tradução Marcos Marcionilo. São 
Paulo: Prestígio, 2006, p. 198.

17	 DOMINGUES, Gleyds Silva. Andragogia de Jesus: ensinar e aprender. Curitiba: ADSantos, 2016, p. 14.
18	 DOMINGUES, 2016, p. 38.
19	 DOMINGUES, 2016, p. 40.
20	 MACARTHUR, John. O Evangelho segundo Jesus. 2.ed. São José dos Campos: Fiel, 2008, p. 145.
21	 TOMÉ, Natan (Ed.). Comentário do Novo Testamento: aplicação pessoal. Tradução de Degmar Ribas. Rio de Janeiro: CPAD, 2010. v.1, 

p. 78-79.
22	 PRICE, J. M. A pedagogia de Jesus: o mestre por excelência. 9.ed. Tradução de Waldemar W. Wey. Rio de Janeiro: JUERP, 1995, p. 14.
23	 PRICE, 1995, p. 14.
24	 BRAGA JUNIOR, Adiel Fernandes. Pedagogia do outro: um instrumento de Jesus para despertar o seu discipulado. Reveleteo: Revista 

Eletrônica Espaço Teológico, [S.l.], v.11, n.19, p. 05-15, jan/jun, 2017, p. 6.



111

O “APELO” DA PREGAÇÃO DE JESUS E SEU CHAMADO PÚBLICO À CONVERSÃO: UM ESTUDO CONCISO 
SOBRE CONTEÚDO E PRÁTICA  |  Luciano dos Santos Melo

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

que sua vida e ministério, apesar de não muito prolongados, foram extremamente impactantes, pois 
inúmeras multidões o seguiam por diversos lugares (Mt 7.28-29). Ele viveu no meio dessas multidões, 
sendo assediado, estando sempre ocupado, vivendo sob pressão e ainda foi molestado.25 Diante disso, 
percebe-se que sua mensagem e ensino era de alguma maneira intrigante, interessante para aquelas pessoas. 
Isso fica claro no texto do evangelho de Mateus 7.28-29, em que diz: “E aconteceu que, concluindo Jesus 
este discurso, a multidão se admirou da sua doutrina, porquanto os ensinava com autoridade e não como 
os escribas”. 

Esse texto é parte do conhecido “sermão do monte”, que abrange os capítulos 5 a 7 de Mateus. É um 
sermão prático em que Jesus está ensinando o que deve ser feito, sendo isso parte do conteúdo inicial de sua 
pregação.26 Segundo Carson, “a palavra didaquê (‘ensino’, Mt 7.29) pode se referir ao conteúdo e ao modo; 
e, sem dúvida, as multidões ficaram atônitas com os dois”.27 Também sobre esse trecho do evangelho de 
Mateus, A. T. Robertson argumenta:

As pessoas estavam habituadas aos sermões dos rabinos nas sinagogas. Há exemplos desses 
discursos registrados na Mishná e na Gemará, o Talmude judaico. Essas obras apresentam 
uma coleção surpreendente de comentários curtos, enfadonhos e deslocados, que tratam de 
todo tipo de problema concebível na história. Os escribas citavam os rabinos na presença 
deles e tinham medo de expressar uma ideia sem tê-la apoiado devidamente em algum 
antecessor. Jesus falava com a autoridade da verdade, a realidade e o frescor da luz matutina 
e o poder do Espírito de Deus.28

Macleod segue nessa mesma linha e afirma que nesse mesmo “Sermão do Monte”, Jesus abstém-se de 
apelar a qualquer autoridade mais alta dizendo simplesmente “Eu vos digo” (Mt 5.22).29 Outra questão, é 
que o sermão parece ter sido dirigido não apenas aos discípulos mais íntimos, mas a todos os que seguiam 
a Jesus, como sugere Mateus 7.28.30 É importante esclarecer ainda que o trecho de Mateus 5-7 corresponde 
ao trecho de Lucas 6.20-49, ou seja, trata-se do mesmo sermão. Algumas supostas discrepâncias como, por 
exemplo, o fato de Mateus 5.1-2 registrar que o local foi um monte e Lucas 6.17 um lugar plano, desaparece 
quando se reconhece que o lugar plano pode ter sido parte do monte.31

Apesar disso, admite-se que os dois relatos não são idênticos, tanto em tamanho quanto em conteúdo. 
Isso demonstra que os autores não eram simples copistas; além disso, cada um escreveu de acordo com 
seus propósitos específicos, seus antecedentes, dons e caráter.32 “Mateus e Lucas nos transmitiram, com 
variações consideráveis, tudo quanto se refere ao pano de fundo e à forma deste sublime sermão”.33

Ao longo de todo o sermão Jesus pregou e ensinou. O kerigma34 é a proclamação e o didache35 é o 
ensino. Nesse caso, a proclamação é explícita ou implícita, pressupondo o ensino a proclamação do evento.36 
Primeiramente vem as bem-aventuranças, em seguida várias orientações de conduta que geralmente 
são expressas nos mesmos termos, e, por fim, uma grave advertência por meio de analogias entre a vida 
25	 MACLEOD, Donald. A pessoa de Cristo. Tradução de Valdeci da Silva Santos. São Paulo: Cultura Cristã, 2007, p. 193.
26	 HENRY, 2008, p. 41.
27	 CARSON, D. A. O comentário de Mateus. Tradução de Lena e Regina Aranha. São Paulo: Shedd, 2010, p. 237.
28	 ROBERTSON, A. T. Comentário Mateus e Marcos: à luz do Novo Testamento Grego. Traduzido por Luís Aron de Macedo. Rio de 

Janeiro: CPAD, 2011, p. 94.
29	 MACLEOD, 2007, p. 103.
30	 ALLEN, Clifton (Edit.). Comentário bíblico Broadman: artigos gerais Mateus – Marcos. 3.ed. Tradução de Adiel Almeida de Oliveira. 

Rio de Janeiro: JUERP, 1986, v. 8, p. 136.
31	 HENDRIKSEN, 2003, p. 451-452.
32	 HENDRIKSEN, 2003, p. 452.
33	 FILLION, Louis-Claude. Enciclopédia da vida de Jesus. Tradução de Jefferson Magno Costa, João Lira e Reginaldo de Souza. 2.ed. Rio 

de Janeiro: Central Gospel, 2008, p. 516.
34	 Kerygma é uma palavra grega que se refere à pregação conforme HAWTHORNE, Gerald F.; MARTIN, Ralph P.; REID, Daniel G. (Org.). 

Dicionário de Paulo e suas cartas. Tradução de Barbara Theoto Lambert. 2.ed. São Paulo: Loyola, 2008, p. 997.
35	 Didache é uma palavra grega com o sentido de instrução ou de doutrina transmitida pelo ensino conforme COENEN, Lothar; BROWN, 

Colin. Dicionário Internacional de Teologia do Novo Testamento. Tradução de Gordon Chown. 2.ed. São Paulo: Vida Nova, 2000, p. 
643. 

36	 ALLEN, 1986, p. 136.



112

O “APELO” DA PREGAÇÃO DE JESUS E SEU CHAMADO PÚBLICO À CONVERSÃO: UM ESTUDO CONCISO 
SOBRE CONTEÚDO E PRÁTICA  |  Luciano dos Santos Melo

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

espiritual e a vida material.37

Essa advertência merece ser transcrita conforme o evangelho de Mateus, que a apresenta de forma 
mais rica, pois é o momento de um chamado para decisão e compromisso:

13Entrai pela porta estreita, porque larga  é  a porta, e espaçoso, o caminho que conduz à 
perdição, e muitos são os que entram por ela;  14E porque estreita é a porta, e apertado, o 
caminho que leva à vida, e poucos há que a encontrem. 15Acautelai-vos, porém, dos falsos 
profetas, que vêm até vós vestidos como ovelhas, mas interiormente são lobos devoradores 
[...]. 24Todo aquele, pois, que escuta estas minhas palavras e as pratica, assemelhá-lo-ei ao 
homem prudente, que edificou a sua casa sobre a rocha.  25E desceu a chuva, e correram 
rios, e assopraram ventos, e combateram aquela casa, e não caiu, porque estava edificada 
sobre a rocha. 26E aquele que ouve estas minhas palavras e as não cumpre, compará-lo-ei ao 
homem insensato, que edificou a sua casa sobre a areia. 27E desceu a chuva, e correram rios, e 
assopraram ventos, e combateram aquela casa, e caiu, e foi grande a sua queda (Mt 7.13-15, 
24-27).

Conforme Carson, “o sermão do monte termina com quatro advertências, cada uma oferecendo um 
par de contraste; dois caminhos (vv. 13,14); duas árvores (vv. 15-20); duas afirmações (vv. 21-23); e dois 
construtores (vv. 24-27)”.38 Jesus finaliza com um chamado à conversão usando a comparação dos dois 
construtores. Há uma exortação a que se pratique o que foi pregado e ensinado durante o sermão (v.24). As 
palavras “akouei mou tous Logous toutous”, “ouve estas minhas palavras”, podem ser traduzidas por “ouve-me 
em relação a esses ditos”.39

Houve uma exposição clara da mensagem do evangelho e como deve ser a conduta de um discípulo. 
Toda a pregação e ensino era um chamado público à conversão. Ele pronunciava o seu discurso como um 
juiz pronunciava uma sentença, suas lições eram leis e sua palavra como uma palavra de comando. Jesus 
mostra que somente ouvir as suas palavras ou tomar qualquer outra atitude que não seja a de praticá-las, 
não leva a lugar nenhum.40

2. A DIDÁTICA DO ENSINO COMO INSTRUMENTO DE CHAMADO 
À CONVERSÃO

Não há nenhum registro nas Escrituras de que Jesus se utilizava de qualquer prática similar ao apelo 
moderno ou sistema de convite como conhecemos hoje. Não que a prática de algum desses métodos seja 
completamente errada. Entretanto, Ele sequer exigiu de seus seguidores e ouvintes algum movimento 
físico como uma resposta espiritual a um comando supostamente espiritual, ou seja, uma decisão imediata 
e pública que indique aceitá-lo como Senhor e Salvador. O que ocorria era a exortação sendo feita dentro 
dos limites da mensagem pregada (Mt 11.28-30; Jo 6.28-29,37; At 2.36-41; 17.30-34).41

Jesus teve uma individualidade marcante no que diz respeito a sua forma de ensinar e proclamar sua 
mensagem. Apesar de se utilizar muitas vezes de métodos já conhecidos como as histórias ou parábolas, 
ele desenvolveu-as e adequou-as de maneira singular. Não foi algo que lhe foi concedido desde que nasceu. 
Nesse sentido, MacLeod escreve:

Ele teve uma individualidade marcada que o distinguiu nitidamente, por exemplo, da de 
Pedro e João, Judas e Caifás. Era sua. Além do mais, essa individualidade não foi meramente 
dada, uma vez por todas, no mistério de sua concepção. Ela foi desenvolvida como resultado 
de sua experiência. Ele desenvolveu seu próprio vocabulário distintivo e métodos de ensino.42

37	 FILLION, 2008, p. 517.
38	 CARSON, 2010, p. 229.
39	 CARSON, 2010, p. 236.
40	 HENRY, 2008, p. 88, 90.
41	 DOWNING, William R. Porque não usamos o sistema de apelos. Tradução de William Teixeira. [S.l.]: OEstandarteDeCristo.com, 

2015, p. 12. Disponível em: https://oestandartedecristo.com/data/PorQueNCeoUsamosSistemasdeApeloWilliamR.Downing.pdf. 
Acesso em: 21 nov. 2024.

42	 MACLEOD, 2007, p. 73.



113

O “APELO” DA PREGAÇÃO DE JESUS E SEU CHAMADO PÚBLICO À CONVERSÃO: UM ESTUDO CONCISO 
SOBRE CONTEÚDO E PRÁTICA  |  Luciano dos Santos Melo

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

É de fato isso que se percebe ao ler os evangelhos, pois ele não apresentou nada que se possa declarar 
como padrão, norma ou fórmula a ser seguida quando se tratava de proclamar sua mensagem. Era um 
chamado ao coração humano para uma real e definitiva mudança interior. Apesar de toda essa singularidade 
de Jesus, o seu ministério não é diferente, em princípio, do ministério de seu predecessor João Batista. 
Nesse aspecto, o que vai realmente distinguir o trabalho de Jesus do de João Batista é a consciência que ele 
tinha de ser o Filho do Homem, isto é, o Messias.43 Ainda sobre a pregação de Jesus, Schweitzer escreve:

O que pertence às pregações de Jesus pode ser claramente reconhecido. Está contido em 
duas frases de significado idêntico, “Arrependei-vos e acreditai no Evangelho”, ou, como está 
em outra parte, “Arrependei-vos, pois o Reino dos Céus está próximo”.44

Havia um contraste significante entre os sermões e tradições dos judeus daquela época e as 
ministrações e ensinamentos de Jesus. Seus ensinos destruíram as convicções religiosas daquela época. Se 
um judeu do primeiro século pecasse, por exemplo, ele teria que se dirigir ao templo para receber perdão. 
Enquanto isso, Jesus estava concedendo o perdão de Deus as prostitutas sem nenhum rito, bem no meio da 
rua. O Deus de Israel habitava no templo, porém, Jesus estava oferecendo esse mesmo Deus onde quer que 
as pessoas estivessem, apenas porque acreditavam nele.45 Segundo o próprio Jesus, havia grande interesse 
por parte dos judeus escribas e fariseus em converter pessoas a sua fé, dispensando grande esforço para tal, 
pois percorriam longas distâncias para a realização dessa tarefa (Mt 23.15). No ministério terreno de Jesus, 
apesar do significado totalmente contrastante, o chamado também era à conversão.46

Voltando aos sermões proferidos por Cristo, ainda no evangelho de Mateus, além do Sermão do 
Monte, encontram-se outros quatro discursos de Jesus. O segundo é um discurso missionário e do envio 
dos discípulos (Mt 9.35 - Mt 10.42). O terceiro são as sete parábolas do Reino dos céus (Mt 13.1-52). 
O quarto, diversas instruções aos discípulos (Mt 18.1-35). E, em quinto, os “ais” sobre os fariseus e os 
discursos sobre o fim dos tempos (Mt 23.1 - 25.46).47

Com cada um desses discursos, a ênfase do evangelho de Mateus cai no ensino. Ao final de cada 
sermão (Mt 7.28; 11.1; 13.53; 19.1; 26.1), aparece a formulação: “E aconteceu que, concluindo Jesus este 
discurso...” (ou alguma variação disso dependendo da tradução).48 Deve-se atentar para o fato de que em 
nenhum deles Jesus faz no final algum tipo de chamado público à conversão além do próprio discurso e seu 
conteúdo, que em si já é um chamado à conversão. Como diz Coleman, “tudo o que Jesus disse ou fez era 
para ele parte da estratégia divina do evangelismo”.49 

Contudo, ainda pode-se afirmar que há um chamado mais direto feito por Jesus nos evangelhos. Um 
exemplo, é quando Jesus diz aos seus futuros apóstolos e a algumas outras pessoas: “segue-me”. Entretanto, 
essa ordem de Jesus nos dias de sua peregrinação terrena não era uma exigência de identificação exterior com 
Ele da parte daqueles que queriam ser seus discípulos.50 É muito claro nas narrativas dos evangelhos que 
tais expressões como “segue-me” e “vinde a mim”, apesar de às vezes, poderem incluir o aspecto local, como 
a descida de Zaqueu da árvore (Lc 19.1-10), têm como sentido fundamental das palavras uma identificação 
espiritual com Cristo através do arrependimento e fé. Isso mesmo nos dias de Jesus fisicamente na Terra, 
isto é, de sua presença visível. Já em dias em que isso não ocorre mais, não poderia haver outro sentido.51

Já em outra ocasião em que aparece um “segue-me”, o que ocorre é uma demonstração de que a 

43	 SCHWEITZER, 2003, p. 285.
44	 SCHWEITZER, 2003, p. 25.
45	 LUTZER, Erwin E. Cristo entre outros deuses: uma defesa da fé cristã numa era de tolerância. Tradução de Luís Aron de Macedo. Rio de 

Janeiro: CPAD, 2000, p. 99.
46	 HENDRIKSEN, 2003, p. 412.
47	 MAUERHOFER, E. Uma introdução aos escritos do Novo Testamento. São Paulo: Vida, 2010, p. 99.
48	 MAUERHOFER, 2010, p. 100.
49	 COLEMAN, Robert E. Plano mestre de evangelismo: guia de estudo. São Paulo: Mundo Cristão, 1997, p. 7. 
50	 MURRAY, Ian. O sistema de apelo. Tradução de Eurico Alberto Araújo Correia. São Paulo: PES, 1995, p. 13.
51	 MURRAY, 1995, p. 13.



114

O “APELO” DA PREGAÇÃO DE JESUS E SEU CHAMADO PÚBLICO À CONVERSÃO: UM ESTUDO CONCISO 
SOBRE CONTEÚDO E PRÁTICA  |  Luciano dos Santos Melo

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

pedagogia do discipulado de Jesus, exige dos seus ouvintes, que assumam as implicações daquilo que 
lhes falta: “E, quando Jesus ouviu isso, disse-lhe:  Ainda te falta uma coisa: vende tudo quanto tens, 
reparte-o pelos pobres e terás um tesouro no céu; depois, vem e segue-me” (Lc 18.22).52 Seus ensinamentos 
caracterizaram-se por uma série de valores e um estilo de vida absolutamente contrário aos pensamentos 
e hábitos humanos. Enfatizava em suas ministrações o perdão, a fidelidade, a humildade, a mansidão, a 
atitude de se dar de si mesmo, a disposição de aprender e como já mencionado, o arrependimento. Dirigiu 
vários ataques aos religiosos por serem hipócritas, cumpridores de ritos, mas interiormente maus, sempre 
julgando os outros como inimigos da verdadeira espiritualidade.53

Quando Jesus envia os doze a pregarem e anunciarem as boas novas do Reino, Ele deu diversas 
instruções práticas e demonstra que o ministério dos discípulos deve ser o mesmo do seu mestre. Com a sua 
autoridade (Mt 10.1), eles deviam realizar a mesma obra de pregar e curar abertamente, porém, poderiam 
correr perigos extremos de sofrimento e da própria vida. Nesse sentido, Ele diz que quem o confessar diante 
dos homens, Ele o confessará diante do Pai (Mt 10.32). Trata-se de uma referência aos crentes que estão 
sendo julgados, confessando a Cristo com o perigo de suas próprias vidas ou negando-o para escapar dos 
castigos. Dessa maneira, o texto não está se referindo a uma confissão de até então não convertidos para se 
tornarem cristãos, mas sim a declaração de fé de um cristão quando em prisão ou julgamento.54 

Um discípulo deve confessar o Senhor Jesus diante das pessoas, do mesmo modo que diante das 
dificuldades, perseguições e perigos. O que um discípulo diz sobre Jesus terá uma consequência última. 
Lucas compara o fracasso em testemunhar de Jesus diante das autoridades (Lc 12.8-12) como uma 
blasfêmia contra o Espírito Santo.55

3. DISCURSOS COMO INSTRUMENTO DE CHAMADO À CONVERSÃO 
Outro convite direto da parte de Jesus aos seus ouvintes, e que já foi mencionado anteriormente, é o 

que aparece em Mateus 11.28-30. Diferente de qualquer outro, o convite é para que se aprenda do próprio 
Cristo, não um conjunto de regras, mas um modo de agir e de se comportar. Jesus não é um teórico só de 
palavras, é um prático que ensina fazendo.56

Ainda em relação aos sermões ou discursos de Jesus, um outro evangelho que contém um bom 
material a respeito é o de João. Conforme Albrecht, “muito mais que os outros evangelistas, João ressalta 
os discursos de Cristo”.57 No conteúdo e subdivisão desse Evangelho, alguns sustentam que João tem um 
esquema de sete sinais ou milagres, culminando na ressurreição de Lázaro.58 Além desses milagres, João 
também apresenta quatro discursos de Jesus conforme a seguinte divisão: sobre sua atuação, autoridade 
para ressuscitar mortos e ser o Filho de Deus ( Jo 5.19-47); sobre o pão da vida ( Jo 6.22-59); sobre sua 
paixão ( Jo 12.20-36); e o discurso de despedida ( Jo 14.1–16.33).59

Diante disso, uma breve revista desses discursos para uma apuração mais concreta sobre a pregação 
de Jesus e o chamado público à conversão, feito por ele, é significativa. Com relação ao primeiro discurso 
( Jo 5.19-47), Carson escreve que “a intimidade do relacionamento entre o Pai e o Filho foi declarada com 
bastante detalhe”.60 Nesse capítulo, o primeiro ponto de controvérsia é o sábado (5.9ss.), porém, tal questão 

52	 BRAGA JUNIOR, 2017, p. 12.
53	 GIRARD, Robert C.; RICHARDS, Larry. Guia fácil para entender a vida de Jesus. Traduzido por Valéria Lamin Delgado. Rio de 

Janeiro: Thomas Nelson, 2013, p. 12.
54	 ALLEN, 1986, p. 174, 178.
55	 ARRINGTON, French L.; STRONSTAD, Roger (Edit.). Comentário bíblico Pentecostal: Novo Testamento. Tradução de Luís Aron de 

Macedo e Degmar Ribas Júnior. 4.ed. Rio de Janeiro: CPAD, 2006, p. 78. 
56	 GUSSO, Antônio Renato. Sermões expositivos em todos os livros da Bíblia: Novo Testamento. Curitiba: ADSantos, 2010, p. 4.
57	 ALBRECHT, 1980, apud MAUERHOFER, 2010, p. 233.
58	 CARSON, 2007, p. 176.
59	 MAUERHOFER, 2010, p. 231-232.
60	 CARSON, 2007, p. 471.



115

O “APELO” DA PREGAÇÃO DE JESUS E SEU CHAMADO PÚBLICO À CONVERSÃO: UM ESTUDO CONCISO 
SOBRE CONTEÚDO E PRÁTICA  |  Luciano dos Santos Melo

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

é logo substituída pela questão cristológica que deriva da disputa sobre o sábado (5.16-18). É isso que leva 
a um longo discurso sobre a relação de Jesus com o Pai e as Escrituras, que por sua vez dão testemunho dele 
(5.19-47). Jesus revela-se progressivamente como o obediente Filho de Deus.61

Nesse discurso, Jesus estabelece sua posição em relação ao Pai. Aqueles que o atacam estão atacando 
o próprio Pai, ele julga como o Pai julga. Haverá um dia em que Ele julgará cada indivíduo e o destinará 
a vida eterna ou a condenação. Esse fato é um testemunho aos judeus. A reação apropriada às palavras de 
Cristo é a fé que honra o Filho, assim como honra ao Pai. Isso tudo implica numa só coisa: que os ouvintes 
deveriam aceitar pela fé o Filho de Deus.62 Mas como assim “aceitá-lo”? Ora, Hendriksen ainda esclarece 
que “seguir a luz, que é Cristo, implica confiar nele e obedecê-lo”.63

O segundo discurso citado anteriormente sobre o pão da vida ( Jo 6.22-59), é de grande discussão 
entre os intérpretes. Alguns o interpretam em termos fundamentalmente sacramentais, especialmente os 
versos 52-59. Outros dizem que a linguagem é metafórica e sua teologia anti-sacramental. Por último, 
dizem que o discurso é primariamente metafórico e cristológico, mas também sacramental e eucarístico, 
movendo-se de um para outro à medida que o capítulo avança.64 O fato é que ele declarou nesse discurso 
que é o verdadeiro dom do Pai, enquanto o maná era apenas uma sombra ( Jo 6.58). Ele tinha em mente a 
necessidade de aceitação, assimilação e apropriação espirituais.65

No discurso sobre sua paixão ( Jo 12.20-36), Jesus entra no assunto quando os gregos lhe procuram 
pedindo para vê-lo. Ele entende o pedido como indicação de que sua “hora” havia chegado. Está presente a 
glorificação em relação a sua morte e vindicação, por meio da imagem da semente morta que é lançada, mas 
que depois brota dando muito fruto. Quando lhe perguntam quem é de fato o Filho do Homem, ele não 
responde diretamente, mas figurativamente se compara à luz, e chama a multidão a abraçar a luz e a andar 
na direção que ela ilumina.66 Por fim, o discurso de despedida é apresentado por João em que mostra Jesus 
proclamando palavras de conforto (cap. 14), de admoestação (cap. 15), de profecia (cap. 16), enquanto o 
capítulo 17 contém a oração sacerdotal, famosa pela sua simplicidade.67

O chamado público à conversão feito por Jesus concretiza-se em sua missão, na sua vida cotidiana, 
operando curas, realizando milagres, pois é na verdade um apelo à fé. Nessa perspectiva, toda a vida de Jesus 
em seu ministério, principalmente as curas e os milagres, tinham como intenção levar os seres humanos a 
terem fé em Deus. O sentido de toda a sua atuação é ser aquele que vem trazer a ajuda de Deus e transmite 
salvação, pois é somente através da fé que o Reino de Deus se comunica com os homens.68 

O método que Jesus utiliza para conquistar o mundo é o mesmo utilizado pelo próprio Deus Pai 
para ganhar as pessoas por meio de Cristo, isto é, o amor que se doa por inteiro em favor do outro. Trata-se 
de uma abnegação dos próprios direitos para priorizar a causa alheia, é o amor que é autodoação.69 É nesse 
sentido que João relatou em seu evangelho palavras de Jesus como: “O meu mandamento é este: Que vos 
ameis uns aos outros, assim como eu vos amei. Ninguém tem maior amor do que este: de dar alguém a sua 
vida pelos seus amigos” ( Jo 15.12-13). O Messias que está explícito nos evangelhos não é um pregador 
que se utiliza de apelos padronizados e direcionados, tendo o intuito de levar as pessoas a alguma espécie 
de atitude imediata que comprovasse sua conversão ou arrependimento. Sua didática consistia em saber 
aproveitar cada ocasião que se apresentava diante do seu cotidiano. 

61	 CARSON, 2007, p. 241.
62	 HENDRIKSEN, William. Comentário do Novo Testamento: João. Tradução de Elias Dantas e Neuza Batista. São Paulo: Cultura Cristã, 

2004, p. 270-271.
63	 HENDRIKSEN, 2004, p. 376.
64	 CARSON, 2007, p. 278-280.
65	 HENDRIKSEN, 2004, p. 326.
66	 BOCK, 2006, p. 455.
67	 HENDRIKSEN, 2004, p. 646-647.
68	 SCHILLEBEECKX, 2008, p. 189.
69	 KINLAW, Dennis F. Pregação no Espírito. Tradução de Myrian Talitha Lins. Venda Nova: Betânia, 1988, p. 139.



116

O “APELO” DA PREGAÇÃO DE JESUS E SEU CHAMADO PÚBLICO À CONVERSÃO: UM ESTUDO CONCISO 
SOBRE CONTEÚDO E PRÁTICA  |  Luciano dos Santos Melo

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Portanto, o chamado público à conversão na pregação de Jesus é um apelo ao arrependimento e à 
fé: “E, depois que João foi entregue à prisão, veio Jesus para a Galileia, pregando o evangelho do Reino 
de Deus e dizendo: ‘o tempo está cumprido, e o Reino de Deus está próximo. Arrependei-vos e crede no 
evangelho’” (Mc 1.14-15). Arrepender-se dos pecados e tomar uma decisão favorável ao evangelho, ou 
seja, a de viver em novidade de vida, longe do pecado e mais próximo do amor de Deus. Pois como escreve 
MacLeod,70 Jesus “anunciou que o dia da decisão havia chegado, e conclama-nos ao arrependimento e ao 
amor”.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Jesus foi o Príncipe dos Pregadores, o grande Mestre e principal Discipulador, o nosso modelo. Por 

meio de sua pregação, discursos e ensinos, podemos verificar que Ele apresentava um apelo, um chamado 
público à conversão, caracterizado principalmente pela ênfase prática na mudança de vida, de pensamento, 
de atitudes e de comportamento. Jesus chamava as pessoas a uma transformação na maneira de viver, de 
forma a agradar a Deus.

O “Arrependei-vos, porque é chegado o Reino dos céus” (Mt 4.17) é parte de um ensino que valoriza 
o reconhecimento de que somos pecadores e estamos em rebelião contra Deus como algo essencial 
e necessário para uma conversão genuína. Somente após esse reconhecimento é que as pessoas podem 
experimentar a primeira parte do chamado, ou seja, o arrependimento. Da mesma forma, João Batista, 
como precursor de Jesus, direcionava sua mensagem ao público que o ouvia. Igualmente, João enfatizava 
a conversão na prática, exortando o povo a dar “frutos que mostrem o arrependimento” (Lc 3.8-14). Essa 
mesma abordagem é apresentada por Jesus em seus sermões (Mt 7.24-27), ao chamar a atenção das pessoas 
para que praticassem o seu ensino, e não apenas ouvissem suas palavras e as aprovassem.

O objetivo de Jesus era alcançar os corações e transformar as pessoas em servas de Deus. Esse era 
o propósito de suas mensagens, sermões e parábolas. Sua pregação e seu ensino impactavam multidões, 
pois, ao contrário dos rabinos judeus, Jesus não precisava citar o ensino de outros mestres. Ele falava 
com autoridade própria, utilizando expressões como “Eu, porém, vos digo”. Apesar de usar métodos já 
conhecidos, como as parábolas, Ele lhes conferia uma singularidade marcante, adaptando-as e aproveitando 
as ocasiões oportunas para o chamado à conversão. Não havia um padrão fixo em seu método de ensino, 
mas cada ensino apontava para o mesmo padrão: o padrão de Deus, de uma vida e comportamento que 
agradassem ao Pai.

Em seus discursos, também se percebe uma didática contundente, recheada de ensinamentos 
e revelações. Ele discorre sobre o Pai e o Filho e a comunhão entre ambos ( Jo 5.19-47). Declara ser o 
verdadeiro dom do Pai, enquanto o maná era apenas uma sombra ( Jo 6.58), o que remete a uma tipologia. 
Ensina sobre sua paixão ( Jo 12.20-36), proclama palavras de conforto ( Jo 14), de admoestação ( Jo 15), de 
profecia ( Jo 16), e ainda ora por seus discípulos ( Jo 17).

Portanto, o chamado público à conversão feito por Jesus é, na verdade, um apelo ao arrependimento 
de uma vida de pecados e afastada da vontade de Deus, e, ao mesmo tempo, um convite à fé nesse Deus 
que nos capacita a viver, agora, próximos d’Ele e em obediência à Sua vontade. Tal chamado e sua aceitação 
se concretizam na vida cotidiana: na forma de tratar as pessoas, de se comportar, de agir, reagir, falar, 
responder e até de pensar.

REFERÊNCIAS
ALBRECHT, L. Das Neue Testament in die Sprache der Gegenwart übersetzt und kurz erläutert. 12.ed. Gies-
sen; Basel: Brunnen, 1980.

ALLEN, Clifton (Edit.). Comentário bíblico Broadman: artigos gerais Mateus – Marcos. 3.ed. Tradução de Adiel 

70	 MACLEOD, 2007, p. 253.



117

O “APELO” DA PREGAÇÃO DE JESUS E SEU CHAMADO PÚBLICO À CONVERSÃO: UM ESTUDO CONCISO 
SOBRE CONTEÚDO E PRÁTICA  |  Luciano dos Santos Melo

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Almeida de Oliveira. Rio de Janeiro: JUERP, 1986. v. 8.

ARRINGTON, French L.; STRONSTAD, Roger (Edit.). Comentário bíblico Pentecostal – Novo Testamento. 
Tradução de Luís Aron de Macedo e Degmar Ribas Júnior. 4.ed. Rio de Janeiro: CPAD, 2006.

ASETT (Org.) Pelos muitos caminhos de Deus: desafios do pluralismo religioso à Teologia da Libertação. Goiás: 
Rede, 2003.

BOCK, Darrell L. Jesus segundo as Escrituras: introdução e comentário aos evangelhos. Tradução de Daniel de 
Oliveira. São Paulo: Shedd, 2006.

BRAGA JUNIOR, Adiel Fernandes. Pedagogia do outro: um instrumento de Jesus para despertar o seu discipula-
do. Reveleteo: Revista Eletrônica Espaço Teológico, [S.l.], v.11, n.19, p. 05-15, jan/jun, 2017.

CARSON, D. A. O comentário de Mateus. Tradução de Lena e Regina Aranha. São Paulo: Shedd, 2010.

CHAMPLIN, Russell Norman. O Novo Testamento interpretado – Versículo por versículo. São Paulo: Candeia, 
[s.d.], v. 1.

COENEN, Lothar; BROWN, Colin. Dicionário Internacional de Teologia do Novo Testamento. Tradução de 
Gordon Chown. 2.ed. São Paulo: Vida Nova, 2000.

COLEMAN, Robert E. Plano mestre de evangelism: guia de estudo. São Paulo: Mundo Cristão, 1997.

DOMINGUES, Gleyds Silva. Andragogia de Jesus: ensinar e aprender. Curitiba: ADSantos, 2016.

DOWNING, William R. Porque não usamos o sistema de apelos. Tradução de William Teixeira. [S.l.]: OEstan-
darteDeCristo.com, 2015, p. 12. Disponível em: https://oestandartedecristo.com/data/PorQueNCeoUsamosSis-
temasdeApeloWilliamR.Downing.pdf. Acesso em: 21 nov. 2024.

EHRMAN, Bart D. O que Jesus disse? O que Jesus não disse? Quem mudou a Bíblia e por que? Tradução Mar-
cos Marcionilo. São Paulo: Prestígio, 2006.

FILLION, Louis-Claude. Enciclopédia da vida de Jesus. Tradução de Jefferson Magno Costa, João Lira e Reginal-
do de Souza. 2.ed. Rio de Janeiro: Central Gospel, 2008.

GIRARD, Robert C.; RICHARDS, Larry. Guia fácil para entender a vida de Jesus. Traduzido por Valéria Lamin 
Delgado. Rio de Janeiro: Thomas Nelson, 2013.

GUSSO, Antônio Renato. Sermões expositivos em todos os livros da Bíblia: Novo Testamento. Curitiba: AD-
Santos, 2010.

HAWTHORNE, Gerald F.; MARTIN, Ralph P.; REID, Daniel G. (Org.). Dicionário de Paulo e suas cartas. 
Tradução de Barbara Theoto Lambert. 2.ed. São Paulo: Loyola, 2008.

HENDRIKSEN, William. Comentário do Novo Testamento: João. Tradução de Elias Dantas e Neuza Batista. 
São Paulo: Cultura Cristã, 2004.

HENDRIKSEN, William. Comentário do Novo Testamento: Lucas. Tradução de Valter Graciano Martins. São 
Paulo: Cultura Cristã, 2003. v. 1.

HENRY, Matthew. Comentário bíblico Novo Testamento: Mateus a João. Tradução de Degmar Ribas Júnior. Rio 
de Janeiro: CPAD, 2008.

KINLAW, Dennis F. Pregação no Espírito. Tradução de Myrian Talitha Lins. Venda Nova: Betânia, 1988.

LUTZER, Erwin E. Cristo entre outros deuses: uma defesa da fé cristã numa era de tolerância. Tradução de Luís 



118

O “APELO” DA PREGAÇÃO DE JESUS E SEU CHAMADO PÚBLICO À CONVERSÃO: UM ESTUDO CONCISO 
SOBRE CONTEÚDO E PRÁTICA  |  Luciano dos Santos Melo

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Aron de Macedo. Rio de Janeiro: CPAD, 2000.

MACARTHUR, John. O Evangelho segundo Jesus. 2.ed. São José dos Campos: Fiel, 2008.

MACLEOD, Donald. A pessoa de Cristo. Tradução de Valdeci da Silva Santos. São Paulo: Cultura Cristã, 2007.

MAUERHOFER, E. Uma introdução aos escritos do Novo Testamento. São Paulo: Vida, 2010.

MURRAY, Ian. O sistema de apelo. Tradução de Eurico Alberto Araújo Correia. São Paulo: PES, 1995.

PACKER, J. I. A evangelização e a soberania de Deus: se Deus controla todas as coisas, por que evangelizar? Tra-
dução de Gabriele Greggersen. São Paulo: Cultura Cristã, 2002.

PFEIFFER, Charles F.; VOS, Howard F.; REA, John. Dicionário bíblico Wycliffe. Tradução de Degmar Ribas 
Junior. 2.ed. Rio de Janeiro: CPAD, 2007.

PRICE, J. M. A pedagogia de Jesus: o mestre por excelência. 9.ed. Tradução de Waldemar W. Wey. Rio de Janeiro: 
JUERP, 1995.

ROBERTSON, A. T. Comentário Mateus e Marcos: à luz do Novo Testamento Grego. Traduzido por Luís Aron 
de Macedo. Rio de Janeiro: CPAD, 2011.

SCHILLEBEECKX, Edward. Jesus: a história de um vivente. Tradução de Frederico Stein. São Paulo: Paulus, 
2008.

SCHWEITZER, Albert. A busca do Jesus histórico: um estudo crítico de seu progresso. Tradução de Wolfgang 
Fischer, Sérgio Paulo de Oliveira e Cláudio J. A. Rodrigues. São Paulo: Novo Século, 2003.

STOTT, John. Eu creio na pregação. Tradução de Gordon Chown. São Paulo: Vida, 2003.

TOMÉ, Natan (Ed.). Comentário do Novo Testamento: aplicação pessoal. Tradução de Degmar Ribas. Rio de 
Janeiro: CPAD, 2010. v.1. 

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



BRASIL, NOVA INGLATERRA E EUROPA: UMA 
PARCERIA PARA A MISSÃO REVERSA
Brazil, New England, and Europe: A Partnership for the Reverse Mission

Me. Lierte Soares Junior1

RESUMO
Este artigo examina o protagonismo conjunto da Faculdade Batista Pioneira 

de Ijuí (RS, Brasil)  e das  Baptist Churches of New England (BCNE)  no avanço 
da missão reversa dentro da Convenção Batista do Sul (SBC). Argumenta-se que a 
colaboração entre essas duas instituições representa um novo paradigma de cooperação 
missionária transcontinental, no qual o Brasil e os Estados Unidos atuam como parceiros 
iguais em teologia, formação e envio missionário. A Conferência de Missão Reversa, 
realizada no Porto, Portugal, em setembro de 2025, é analisada como um estudo de 
caso que demonstra a concretização desse modelo de missão recíproca, multilateral e 
descentralizada.

Palavras-chave: Missão reversa. Faculdade Batista Pioneira. Baptist Churches of 
New England. Globalização do cristianismo. Cooperação missionária.

ABSTRACT
This article examines the joint leadership of the Pioneira Baptist College of Ijuí 

(RS, Brazil) and the Baptist Churches of New England (BCNE) in advancing reverse 
mission within the Southern Baptist Convention (SBC). It argues that the collaboration 
between these two institutions represents a new paradigm of transcontinental 
missionary cooperation, in which Brazil and the United States act as equal partners in 
theology, training, and missionary sending. The Reverse Mission Conference, held in 
Porto, Portugal, in September 2025, is analyzed as a case study that demonstrates the 
realization of this model of reciprocal, multilateral, and decentralized mission.

1	  Presidente das Igrejas Batistas da Nova Inglaterra (BCNE); pastor, missionário e educador. Mestre em Divindade (Midwestern Baptist 
Theological Seminary) e Mestre em Estudos Teológicos com concentração em Missões Transculturais (Southwestern Baptist Theological 
Seminary). E-mail: liertesoares@icloud.co

doi.org/10.58855/2316-686X.v14.n2.010



120

BRASIL, NOVA INGLATERRA E EUROPA: UMA PARCERIA PARA A MISSÃO REVERSA
Lierte Soares Junior

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

Keywords: Reverse mission. Pioneira Baptist College. Baptist Churches of New 
England. Globalization of Christianity. Missionary cooperation.

INTRODUÇÃO
O campo dos estudos missionários contemporâneos tem sido profundamente impactado pelo 

fenômeno conhecido como missão reversa — a transposição do eixo missionário tradicional do Norte 
Global para o Sul Global (SANNEH, 2003; JENKINS, 2011). O que outrora foi um movimento 
predominantemente europeu e norte-americano de envio missionário tornou-se um fluxo global e 
recíproco.

Nesse novo panorama, a Faculdade Batista Pioneira de Ijuí e as Baptist Churches of New England 
(BCNE) emergem como protagonistas simultâneos de um modelo inovador de cooperação missionária. 
Ambas compartilham uma visão teológica comum: a missão como expressão de parceria, mutualidade e 
formação integral.

A Conferência de Missão Reversa, realizada no Porto, Portugal, em 19 e 20 de setembro de 2025, 
simbolizou o amadurecimento dessa colaboração e a consolidação de um paradigma em que Brasil, Estados 
Unidos e Europa interagem como parceiros coiguais na tarefa missionária.

1. A MISSÃO REVERSA E A GLOBALIZAÇÃO DO CRISTIANISMO
O conceito de missão reversa está intimamente ligado à  mudança no centro de gravidade do 

cristianismo mundial. Segundo Walls (2002), o cristianismo “migrante” ultrapassou barreiras culturais e 
geográficas, deslocando-se para o hemisfério Sul, onde hoje floresce com vigor teológico e missional.

Sanneh (2003) argumenta que a tradução e a enculturação do Evangelho tornaram o cristianismo 
intrinsecamente policêntrico. Jenkins (2011) reforça essa visão ao demonstrar que a vitalidade cristã 
contemporânea encontra-se nas regiões em desenvolvimento, enquanto o Norte Global enfrenta 
secularização crescente.

A missão reversa  surge, portanto, como resposta teológica e sociológica  a esse novo contexto. 
Igrejas e instituições do Sul Global não apenas enviam missionários ao Norte, mas também contribuem 
com formação teológica, visão contextual e práticas eclesiais encarnacionais. É nesse ponto que se destaca 
a parceria entre a Faculdade Batista Pioneira e a BCNE— ambas atuando como plataformas de envio, 
recepção e cooperação missional.

2. FACULDADE BATISTA PIONEIRA E BCNE: DOIS CONTEXTOS, 
UMA VOCAÇÃO

A Faculdade Batista Pioneira de Ijuí, fundada no coração missionário do sul do Brasil, consolidou-
se como uma das principais instituições de formação teológica e missional da América Latina. Seu enfoque 
em  educação teológica contextualizada,  missões transculturais  e  plantação de igrejas  reflete uma 
tradição de engajamento ativo com os desafios contemporâneos da evangelização.

Por sua vez, as Baptist Churches of New England, inseridas em uma das regiões mais secularizadas 
dos Estados Unidos (PUTNAM; CAMPBELL, 2010), representam o esforço de revitalização e 
replantação de igrejas em contexto pós-cristão. A liderança imigrante — especialmente brasileira, haitiana, 
cabo-verdiana e latina — tem desempenhado papel fundamental na renovação espiritual e missional da 
região.

A convergência entre a Pioneira e a BCNE nasce, portanto, de um reconhecimento mútuo: ambas 
enfrentam o desafio de testemunhar o Evangelho em sociedades pluralistas e pós-cristãs, e ambas acreditam 
que a formação teológica e a prática missionária devem caminhar juntas.



121

BRASIL, NOVA INGLATERRA E EUROPA: UMA PARCERIA PARA A MISSÃO REVERSA
Lierte Soares Junior

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

3. COOPERAÇÃO ACADÊMICA E MISSIONAL TRANSCONTINENTAL
A parceria formal entre a Faculdade Batista Pioneira e a BCNE resultou em uma rede de cooperação 

educacional e missional entre Brasil, Estados Unidos e Europa. Entre as principais iniciativas, destacam-
se:

1.	 Intercâmbio de docentes e alunos  entre Ijuí (RS) e Boston (MA), com foco em estudos 
missiológicos e liderança em contextos seculares.

2.	 Programas de formação teológica conjunta, que unem a experiência acadêmica brasileira à 
prática ministerial norte-americana.

3.	 Projetos de pesquisa missiológica sobre secularização e evangelização urbana, com aplicação 
direta em contextos europeus.

4.	 Missões integradas, nas quais equipes mistas de brasileiros e norte-americanos servem em 
campos europeus, especialmente em Portugal.

Essa cooperação opera sob um paradigma  de mutualidade, no qual o conhecimento flui em 
múltiplas direções — do Sul para o Norte, do Norte para o Sul e de ambos para a Europa.

4. A CONFERÊNCIA DE MISSÃO REVERSA EM PORTUGAL (2025)
A Conferência de Missão Reversa, realizada no Porto, Portugal, em 19 e 20 de setembro de 2025, foi 

organizada conjuntamente pela Baptist Churches of New England e pela Faculdade Batista Pioneira, com 
o apoio das Igrejas Batistas Portuguesas. O evento reuniu teólogos, pastores e líderes missionários de três 
continentes, simbolizando a maturidade de uma missão global policêntrica.

4.1 OBJETIVOS
O objetivo principal foi fortalecer a missão cristã no contexto europeu por meio de  parcerias 

educacionais e eclesiásticas recíprocas, reconhecendo a necessidade de intercâmbio entre igrejas do 
Brasil, dos Estados Unidos e da Europa.

4.2 ESTRUTURA E CONTEÚDO
As sessões plenárias e oficinas abordaram temas como:
•	 Evangelismo e discipulado em contextos pós-cristãos;
•	 Plantação e revitalização de igrejas na Europa;
•	 Educação teológica para a missão global;
•	 A experiência das igrejas imigrantes na Nova Inglaterra como modelo missional.

4.3 SIGNIFICADO TEOLÓGICO E PRÁTICO
O evento simbolizou três avanços fundamentais:
1.	 Protagonismo compartilhado:  Pioneira e BCNE atuaram como coorganizadoras e 

coformadoras, em pé de igualdade.
2.	 Integração continental:  A conferência estabeleceu uma rede permanente de colaboração 

Brasil–EUA–Europa.
3.	 Inovação missiológica: Promoveu uma teologia da cooperação, substituindo o paradigma de 

envio unidirecional por um modelo de reciprocidade global.

5. RUMO A UMA TEOLOGIA DA MISSÃO RECÍPROCA
A experiência Brasil–Nova Inglaterra–Europa aponta para a necessidade de uma  teologia da 

missão recíproca (ANDERSON, 2013). Essa teologia reconhece que toda comunidade cristã é 



122

BRASIL, NOVA INGLATERRA E EUROPA: UMA PARCERIA PARA A MISSÃO REVERSA
Lierte Soares Junior

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

simultaneamente enviada e receptora; que a missão é relacional, e que o corpo de Cristo é enriquecido 
pela diversidade de suas expressões culturais.

Sob essa perspectiva, o Sul Global deixa de ser apenas campo missionário e se torna fonte teológica 
e espiritual para o Ocidente secularizado. Ao mesmo tempo, o Norte Global oferece à igreja global sua 
experiência de reflexão teológica e enfrentamento intelectual da secularização.

A parceria entre a Faculdade Batista Pioneira e a BCNE corporifica essa teologia: ambas atuam 
não como emissoras e receptoras, mas como coparticipantes em uma única missão de Deus (missio Dei), 
expressa em cooperação, humildade e aprendizado mútuo.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
A colaboração entre a  Faculdade Batista Pioneira de Ijuí  e as  Baptist Churches of New 

England representa um marco no desenvolvimento da missão batista contemporânea. O protagonismo 
compartilhado dessas instituições demonstra que a missão reversa não é apenas uma inversão geográfica, 
mas uma transformação teológica — da hierarquia para a reciprocidade, do envio para a comunhão, da 
dependência para a parceria.

A Conferência de Missão Reversa em Portugal (2025) consolidou esse movimento e mostrou que o 
futuro da missão global será inevitavelmente colaborativo, descentralizado e teologicamente plural.

O cristianismo do século XXI, como revelam Pioneira e BCNE, é uma rede viva — tecida pela fé, 
pelo diálogo e pela missão compartilhada entre irmãos e irmãs de todas as nações.

REFERÊNCIAS
ADOGAME, Afe. The African Christian Diaspora: New Currents and Emerging Trends in World Christianity. 
London: Bloomsbury, 2013.

ANDERSON, Allan. To the Ends of the Earth: Pentecostalism and the Transformation of World Christianity. 
Oxford: Oxford University Press, 2013.

BAPTIST CHURCHES OF NEW ENGLAND.  Reverse Mission Conference, Portugal, Sept. 19–20, 
2025 [News release]. 2025. Disponível em: https://www.bcne.net/news/.

JENKINS, Philip. The Next Christendom: The Coming of Global Christianity. 3. ed. Oxford: Oxford University 
Press, 2011.

PUTNAM, Robert D.; CAMPBELL, David E.  American Grace: How Religion Divides and Unites Us. New 
York: Simon & Schuster, 2010.

ROBERT, Dana L. “Shifting Southward: Global Christianity since 1945.” International Bulletin of Missionary 
Research, v. 37, n. 1, p. 50–58, 2013.

ROBERT, Dana L.  Christian Mission: How Christianity Became a World Religion. Oxford: Wiley-Blackwell, 
2009.

ROOF, Wade Clark; McKINNEY, William. American Mainline Religion: Its Changing Shape and Future. New 
Brunswick: Rutgers University Press, 1987.

SANNEH, Lamin.  Whose Religion Is Christianity? The Gospel Beyond the West. Grand Rapids: Eerdmans, 
2003.

WALLS, Andrew. The Cross-Cultural Process in Christian History. Maryknoll: Orbis Books, 2002. 



123

BRASIL, NOVA INGLATERRA E EUROPA: UMA PARCERIA PARA A MISSÃO REVERSA
Lierte Soares Junior

Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

A Revista Batista Pioneira está licenciada com  
uma Licença Creative Commons 

Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações -  
4.0 Internacional



124Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

NORMAS PARA PUBLICAÇÃO

Serão aceitos, para avaliação pela comissão editorial/consultiva, artigos científicos, resenhas de 
literatura, relatos de casos, comunicações breves, e outros artigos que estejam relacionados aos objetivos 
de divulgação da Revista. O material é encaminhado aos consultores e revisores, que decidirão sobre a 
conveniência da publicação, de forma integral ou parcial, encaminhando ao autor sugestões e possíveis 
correções. Os artigos serão analisados no sistema Blind Review (avaliação cega), sendo necessária para a 
publicação a aprovação de pelo menos dois pareceristas.

Os artigos deverão ser enviados em formato de arquivo digital para o e-mail revista@batistapioneira.
edu.br 

DIGITAÇÃO
	 O texto deverá ser digitado com o uso do editor de texto “Microsoft Word for Windows”, em 

formato A4 (21,0 x 29,7), com margem esquerda de 2,5 cm e margens direita, superior e inferior de 2,0 cm, 
fonte “Times New Roman”. No caso de uso de fonte especiais, especialmente das línguas originais, deve-se 
informar a fonte utilizada e enviá-la juntamente com o artigo.

RESUMO / ABSTRACT
	 O resumo e sua tradução para o inglês, o abstract, não podem ultrapassar 250 palavras, com 

informações que permitam uma adequada caracterização do artigo como um todo. No caso de artigos 
científicos, o resumo deve informar o objetivo, a metodologia aplicada e os resultados principais. Deverão 
ser apresentadas de 3 a 5 palavras-chave (keywords) logo após ao Resumo e Abstract.

TEXTO PRINCIPAL
O título do artigo deverá ser escrito em negrito, letras maiúsculas, centralizado, fonte tamanho 16. 

Os subtítulos deverão ser alinhados à esquerda (sem recuo), negrito e fonte tamanho 12. O texto padrão 
também deve ser em fonte tamanho 12, com espaçamento simples entrelinhas. Citações deverão ser 
digitadas em fonte tamanho 11, com recuo da margem esquerda de 4,0 cm, e notas de rodapé digitadas em 
fonte tamanho 10. No decorrer do texto, as referências deverão ser feitas em nota de rodapé, sendo que a 
primeira ocorrência deverá ser completa e as subsequentes deverão obedecer ao padrão “AUTOR, data, 
página”. 

	 Recomenda-se que os artigos contenham de 30 a 50 mil caracteres (incluídos os títulos, notas 
e espaços). As abreviaturas utilizadas devem obedecer às convenções universais e, quando for o caso, 
abreviaturas não convencionais poderão ser usadas, seguidas de sua forma em extenso, entre parêntesis, na 
sua primeira citação.



125Vol. 14       n. 2      Dezembro | 2025Revista Batista Pioneira |

REFERÊNCIAS 
A lista de referências efetivamente utilizadas no artigo deverá ser apresentada ao final, em ordem 

alfabética por sobrenome de autores, de acordo com a Norma ABNT/NBR-6023 da Associação Brasileira 
de Normas Técnicas. Obras anônimas tem sua entrada a partir do título do artigo ou pela entidade 
responsável por sua publicação. A referência deve ser alinhada à esquerda, sem recuo para a sua segunda 
linha.

RESENHAS
	 Resenhas deverão ser de obras literárias recentes (máximo 3 anos de publicação) e devem conter 

no máximo duas páginas em A4, fonte Times New Roman, tamanho 12. Devem conter título criativo, 
referência completa da obra, síntese dos temas abordados e crítica da obra ao final da mesma.


	capa_revistaBP_vol14_n2.pdf
	Revista Batista Pioneira - Vol. 14 - N. 2.pdf

